

# ACTA APOSTOLICAE SEDIS

## COMMENTARIUM OFFICIALE



### SUMMARIUM

**Acta Pii Pp. XII:** Epistula Encyclica, p. 5 — Nuntius, p. 15 — Litterae Apostolicae, p. 28.

**Acta Ss. Congregationum:** S. S. C. S. Officii: Proscriptio libri, p. 46 — S. C. Rituum: Decreta, p. 47.

### TYPIS POLYGLOTTIS VATICANIS

M · DCCCC · LV

**Directio:**  
Palazzo Apostolico — Città del Vaticano

**Administratio:**  
Libreria Editrice Vaticana

**Premium annuae subnotationis:**  
In Italia, Lib. 1300 — extra Italiam, Lib. 2000 vel \$ 5

**Premium unius fasciculi:**  
In Italia, Lib. 100 — extra Italiam, Lib. 100 vel \$ 0,30

Libreria Vaticana subnotatoribus fasciculos Commentarii mittere potest etiam via aerea, charta indice impressa.

« Bis fere in mense (Commentarium) prodit ac quotiescumque vel necessitas vel utilitas id postulare videbitur » (Ex Commentarii Officialis ratione, die 20 Octobris 1908 edita).

# INDEX HUTUS FASCICULI

(An. XXXVII, n. 1 - 28 Ianuarii 1955)

## ACTA PII PP. XII

### EPISTULA ENCYCLOICA

*Ad Sinarum gentem.* — Ad Venerabiles Fratres ac dilectos filios Archiepiscopos alloque locorum Ordinarios ceterumque clerum ac populum Sinarum, pacem et communionem cum Apostolica Sede habentes: paterna impertinturhortamenta in praesentibus rerum augstis. — 7 Octobris 1954

PAG.

5

### NUNTIUS

A Summo Pontifice Pio Pp. XII universo Orbi datus. — 24 Decembris 1954

15

### LITTERAE APOSTOLICAE

I. *Pauperem esse divitem.* — Venerabilis Dei famula Maria Assumpta Pallotta, virgo, ex Instituto Sororum Franciscallum Missionariorum Mariæ, Beata renuntiatur. — 7 Novembris 1954  
 II. *Christianae religionis.* — Venerabilis Dei famulus Ioannes Martinus Moyë, sacerdos, e Societate Parisiensi Mis-

23

sionum ad Exteras Gentes, Instituti Sororum a Providentia fundator, Beatus renuntiatur. — 21 Novembris 1954

PAG.

33

III. *Umbriam Sanctorum.* — Venerabilis Dei famulus Placidus Riccardi, sacerdos, monachus professus Ordinis S. Benedicti Congregationis Casinensis Abbatiae Sancti Pauli de Urbe, Beatus renuntiatur. — 5 Decembris 1954

39

## ACTA SS. CONGREGATIONUM

### SUPREMA S. CONGREGATIO S. OFFICII

Decretum. Proscriptio libri. — 3 Ianuarii 1955

46

### SAECULA CONGREGATIO RITUUM

I. *Veronae.* — Decretum reassumptionis causae pro canonizatione B. Magdalena Marchionissae de Canossa, virginis, fundatrixis Institutii Filiarum a Caritate. — 4 Maii 1954  
 II. Decretum. De instauratae vigiliae Paschalis facultativa celebratione ultima proroganda. — 15 Ianuarii 1955

47

48

**LIBRERIA EDITRICE VATICANA — CITTÀ DEL VATICANO**

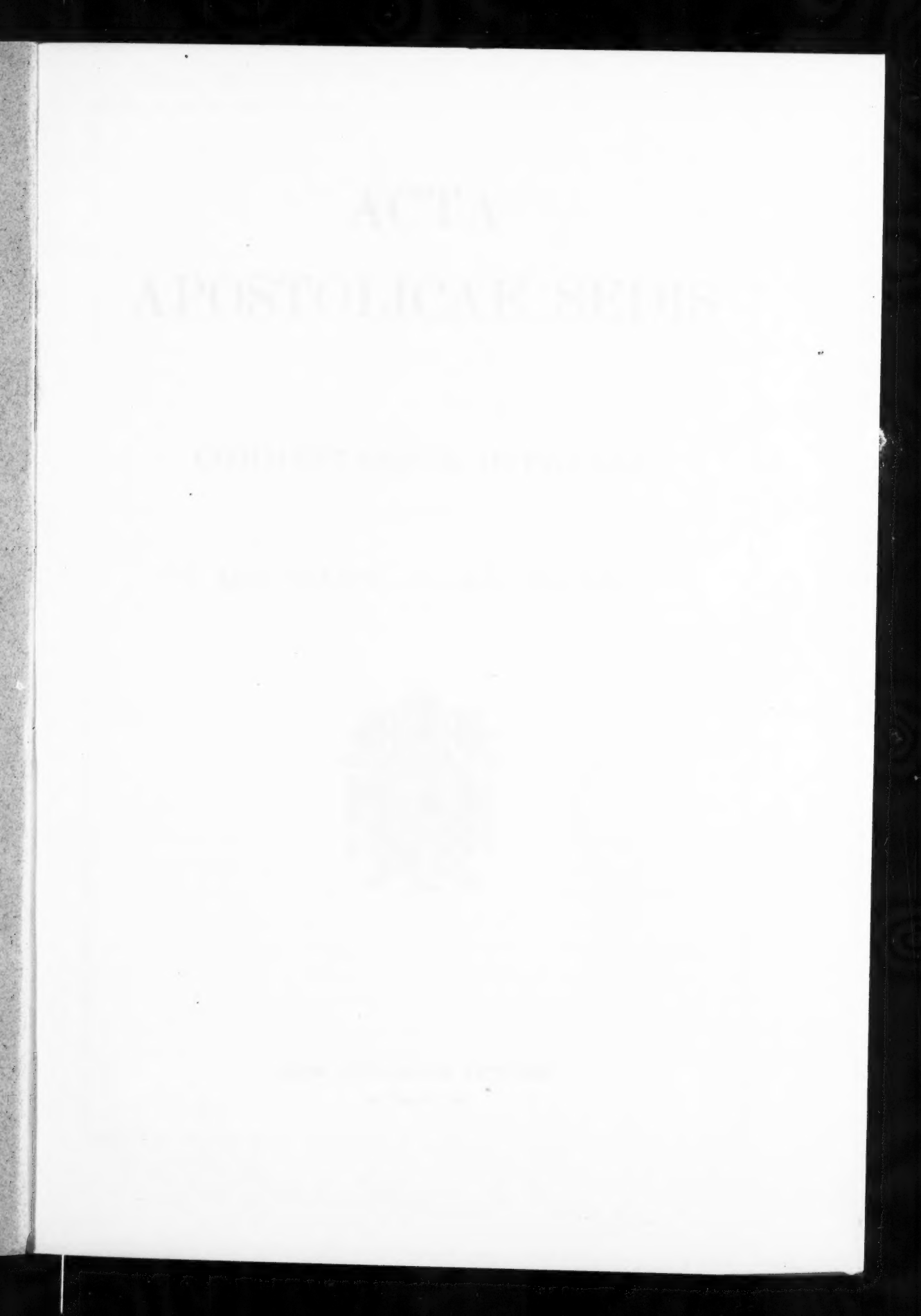
ANTONII BACCI

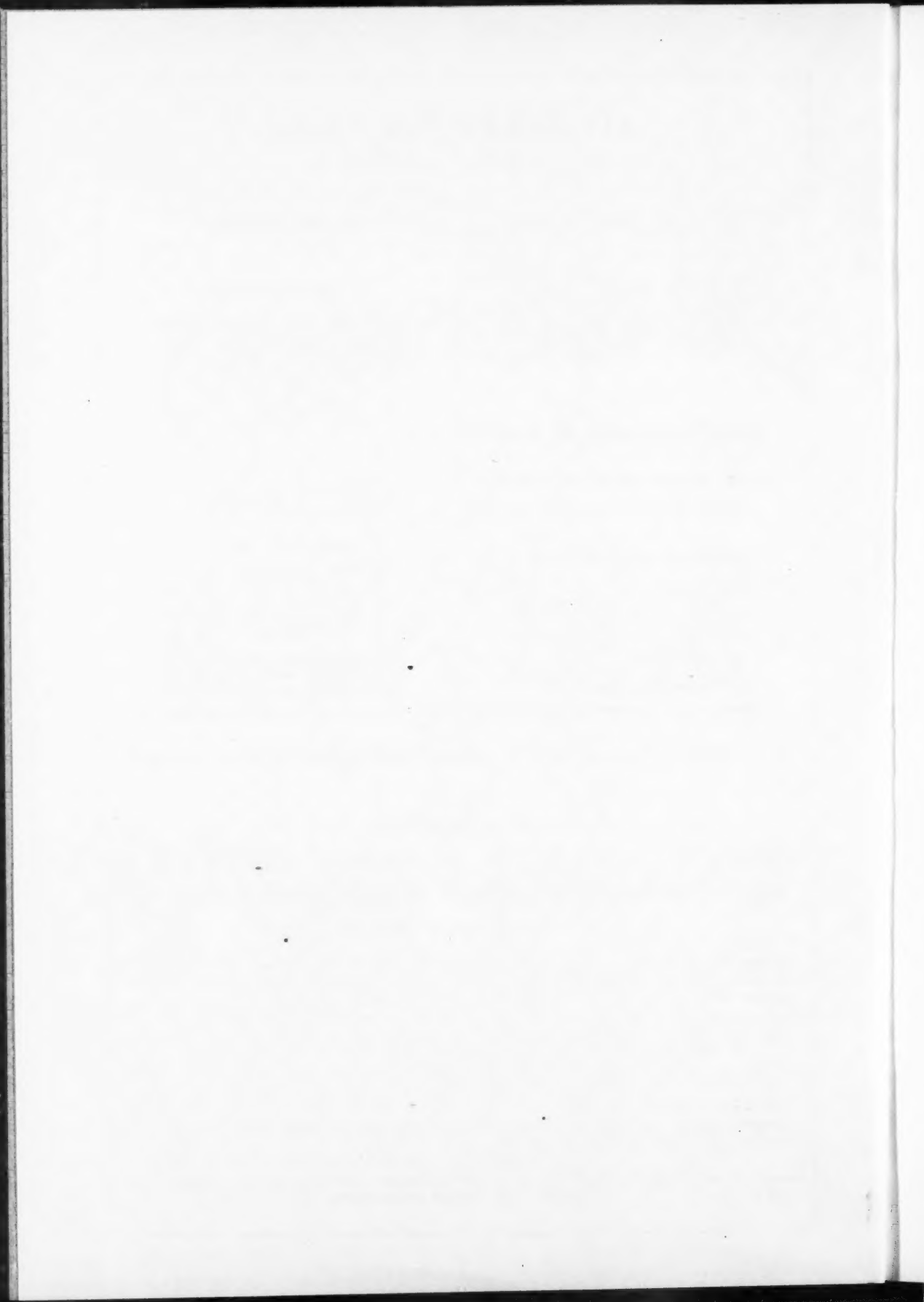
## LEXICON EORUM VOCABULORUM QUAE DIFFICILIUS LATINE REDDUNTUR

in-16°, pp. 376, It. Lib. 2000 (\$ 4)

Cum nostra aetas tam multa induxit vocabula ad *res moras significandas*, quas hominum ingenium peperit, latinitatis cultores saepenumero incipites haerent, quotiescumque volunt eiusmodi vocabula ex vulgaribus sermonibus in latinum vertere. Quamobrem, cum quattuor abhinc annis Antonius Bacci ab Epistulis Pont. Max. ad Principes hoc opus in lucem edidit, non modo in Italia, sed in exteris etiam Nationibus, preditione volumen omnium gratulationem favoremque assecutum est. In praesens autem opus iterum editum est non modo emendatum, sed in duplice etiam paginarum numerum adaugatum. Putamus igitur non tam utile, quam necessarium prorsus iis omnibus fore, qui latinam linguam excolunt, ac nominatim scholarum praceptoribus et alumnis, iis qui acta vel documenta in Academiis et in Dioecesaniis Curis conficiunt, iis qui studiorum certamina participant ad publicum assequendum minus etc... Iis etiam, qui Italicam linguam fere ignorant, hoc Lexicon perutile esse potest; quamvis enim vocabulorum series ex Italico sit sermone sumpta, totum tamen opus latine nitideque conscriptum est, interseritis volummodo opportunitate interpretationibus vulgari lingua exaratis.

*Sacra Congregatio Seminarii studiorumque Universitatis praeposita hoc opus commendans ut eius «textum seu librum subridicarium» in latiniatis scholis habendum.*





# ACTA APOSTOLICAE SEDIS

---

COMMENTARIUM OFFICIALE

---

ANNUS XXXXVII - SERIES II - VOL. XXII



TYPIS POLYGLOTTIS VATICANIS

M · DCCCC · LV

ACTA  
UNIVERSITATIS SPB

ARTICULUM IN TERRITORIIS

PROBLEMATICO-PRAGMATICIS



ARTICULUM IN TERRITORIIS

# ACTA APOSTOLICAE SEDIS

## COMMENTARIUM OFFICIALE

### ACTA PII PP. XII

#### EPISTULA ENCYCLICA

AD VENERABILES FRATRES AC DILECTOS FILIOS ARCHIEPISCOPOS, EPISCOPOS ALIOSQUE LOCORUM ORDINARIOS CETERUMQUE CLERUM AC POPULUM SINARUM, PACEM ET COMMUNIONEM CUM APOSTOLICA SEDE HABENTES: PATERNA IMPERTIUNTUR HORTAMENTA IN PRAESENTIBUS RERUM ANGUSTIIS.

PIUS PP. XII

VENERABILES FRATRES AC DILECTI FILII  
SALUTEM ET APOSTOLICAM BENEDICTIONEM

Ad Sinarum gentem, Nobis sane carissimam, ac peculiari modo ad vos, Venerabiles Fratres ac dilecti filii, qui catholicam religionem profitemini, Apostolicam Epistulam « Cupimus imprimis »<sup>1</sup> fere tribus abhinc annis idcirco misimus, ut non modo vobis significaremus vestros Nos participare angores, sed ut etiam vos paterno adhortaremur animo ad omnia christiana religionis officia strenua illa fidelitate obeunda, quae interdum heroum fortitudinem postulat; atque in praesens, supplices Nostras una cum vestris precibus ad Deum Omnipotentem ac misericordiarum Patrem iterum admovemus, ut « quemadmo-

<sup>1</sup> A. A. S. XXXXIV, p. 153 sq.

dum post tempestates ac procellas iterum sol affulget, ita Ecclesiae vestrae post tot rerum angustias, perturbationes, dolores, pax, tranquillitas, libertas tandem aliquando »<sup>2</sup> illucescat.

Postremis autem hisce annis Catholicae Ecclesiae condiciones apud vos neutquam in melius fuere mutatae; quin immo insimulationes et calumniae increbruere in Apostolicam hanc Sedem illatae, in eosque qui erga eam retinent fidelitatem suam; Apostolicus Nuntius, qui Nostram apud vos gerebat personam depulsus est; auctaeque insidiae eo contenderunt ut ii, qui veritate minus instructi essent, deciperentur.

Attamen — quod iam vobis scribebamus — « id genus insidiis, etsi callidis, etsi obtectis, etsi veritatis specie fucatis, firmam opponitis voluntatem vestram ».<sup>3</sup> Novimus quidem haec verba Nostra ad vos pervenire non potuisse; atque adeo eadem per has litteras libenter vobis iteramus; ac novimus etiam, summo cum animi solacio, hoc in proposito vestro vos stabiles permansisse, ac nullis umquam fuisse nisibus ab unitate Ecclesiae sevocatos; qua quidem de causa etiam atque etiam vobis gratulamur vobisque debitam tribuimus laudem.

Verumtamen, ut solliciti esse debemus de aeterna uniuscuiusque salute, haud possumus animi Nostri aegritudinem anxitudinemque dissimulare, cum noscamus inter vos, etsi fides catholica communiter firmo retineatur animo, non defuisse nihilominus qui vel bona fide ducti, vel timore victi, vel novis fallacibusque doctrinis capti, recens etiam insidiosis detrimentsisque principiis adhaeserunt, quae ab adversariis provehantur cuiusvis religionis, ab eiusque imprimis, quae a Iesu Christo divinitus tradita fuit.

Quamobrem officii Nostri conscientia postulat, ut vos iterum per Encyclicam hanc Epistulam alloquamur, fore confisi ut eadem in notitiam vestram pervenire queat; iisque omnibus, qui sibi constantes fortiter in veritate in virtuteque perseverant,

<sup>2</sup> *Ibidem*, p. 157.

<sup>3</sup> *Ibidem*, p. 155.

solacio sit atque hortamento; ceteris vero lucem ac paterna monita Nostra afferat.

Ac principio, quandoquidem in praesens quoque, ut iam antiquitus eveniebat, ii qui christianos insectantur, eos fallaciter coarguunt, quasi patriam non adament suam, neque probi sint cives, heic iterum asseverare cupimus<sup>4</sup> — quod ceteroquin omnes, quotquot recto iudicio ducuntur, non agnoscere non possunt — Sinarum nempe catholicos nulli prorsus cedere in nobilissima patria sua incenso amore impensaque fidelitate prosequenda. Quae quidem Sinensium gens — ea repetere libet, quae in memorata Epistula Apostolica dilaudando scripsimus — « inde a remotissimis temporibus et rebus gestis, et litterarum monumentis, et humanae culturae fulgore inter ceteros Asiae populos enituit, quaeque, cum Evangelii lumen, saeculi sapientiam in immensum exsuperans, ipsi illuxit, maiora inde hausit animi ornamenta, christianas nempe virtutes, quae civiles perficiunt atque confirmant ».<sup>5</sup>

Ac praeterea hoc quoque laudi vestrae tribuendum putamus, vos nempe in cotidiano diurno que rerum discriminine, in quo versamini, recta prorsus incedere via, cum publicis magistratis bus vestris, ut christianos addecet, in rebus quae ad illos pertineant, diligenter obsequamini, et cum patria caritate permoti, omnibus civium officiis sedulo obtemperare curetis. At illud etiam noscere summo Nobis solacio est, vos videlicet, occasione data, aperte asseveravisse atque adhuc asseverare nullo modo vobis licere a catholicae religionis praexceptis discedere, nulloque modo vos posse Creatori ac Redemptori vestro fidem negare, ab eoque deficere, cuius causa cuiusque amore non pauci ex vobis cruciatus quoque et carceres tolerarunt.

Ut iam, datis litteris, vobis scripsimus, Apostolica haec Sedes, hac praesertim recentiore aetate, summa sollicitudine cu-

<sup>4</sup> Cfr. *Ibidem*, p. 155.

<sup>5</sup> *Ibidem*, p. 153.

ravit ut quam plurimi et sacerdotes et Episcopi, e nobili gente vestra orti, rite instruerentur ac formarentur. Itaque proximus Decessor Noster fel. rec. Pius XI primos Episcopos sex, vestro ex populo delectos, in Petrianae Basilicae maiestate ipsemet consecravit; ac Nosmet ipsi, cum nihil antiquius habeamus, quam ut Ecclesiae vestrae incrementa cotidie magis constabiliantur fiantque maiora in dies, libentissime Ecclesiasticam Hierarchiam in Sinis rite constituimus; et civem vestrum, primum in historiae annalibus, Romanae purpurae dignitate decoravimus.\*

Atque utinam quam primum dies elucescat — hac de causa incensissima vota supplicesque preces ad Deum fundimus — quo die apud vos quoque sacrorum Antistites ac sacerdotes omnes, qui e gente sint vestra ac necessitatibus sint pares, catholicam Ecclesiam queant in immensis regionibus istis regere ac moderari, atque adeo iam necesse non sit ut Missionales, ex aliis Nationibus orti, in vestro apostolatus campo adiutricem vobis operam navent. Attamen veritas ipsa Nostrique officii conscientia a Nobis postulant ut haec vobis omnibusque diligenter animadvertenda proponamus: primum, hos Evangelii praeeones, qui, dilecta patria cuiusque sua derelicta, suis laboribus apud vos suisque sudoribus dominicum excolunt agrum, non terrenis rationibus moveri, sed nihil aliud quaerere, nihil magis optare, quam ut populum vestrum christianaे doctrinae lumine collustrent, christianis moribus informent, supernaque caritate adiuvent; ac praeterea eo etiam die, quo adactus tandem apud vos indigenarum clerus socia exterorum Missionarium opera non indigeat, non « regiminis autonomia », ut aiunt, in Natione vestra, sicut in ceteris, Catholicam regi posse Ecclesiam. Etenim tunc etiam, ut probe nostis, prorsus necesse erit ut christianorum communitas apud vos quoque, si societatem a Redemptore nostro divinitus conditam participare velit, Summo Pontifici, Iesu Christi in terris Vicario, omnino su-

\* Cfr. *Ibidem*, p. 155.

biecta sit, cum eodemque arctissime coniungatur, ad religiosam fidem et ad mores quod attinet. Quibus quidem verbis — ut dignum notatu est — universam vitam operamque Ecclesiae amplectimur; atque adeo etiam constitutionem eius, eius regimen eiusque disciplinam; quae omnia a Iesu Christi voluntate, Ecclesiae conditoris, procul dubio pendent. Qua profecto divina voluntate christifideles in duos ordines distribuuntur, clericorum laicorumque; eademque voluntate duplex constituitur sacra potestas ordinis nempe et iurisdictionis. Ac praeterea — quod divinitus pariter statutum est — ad potestatem ordinis, qua Ecclesiastica Hierarchia ex Episcopis constat, presbyteris et administris, acceditur per acceptum sacri ordinis sacramentum; iurisdictionis autem potestas, quae Supremo Pontifici iure ipso divino directe confertur, Episcopis ex eodem provenit iure, at nonnisi per Petri Successorem, cui quidem non tantum christifideles, sed Episcopi etiam omnes et oboedientiae obsequio et unitatis vinculo constanter subici et adhaerere tenentur.

Ac denique divina item voluntate vetitum est ne populus, vel civilis potestas in Ecclesiasticae Hierarchiae iura constitutionemque invadant.<sup>7</sup>

Haec praeterea animadvertant omnes oportet, quod ceteroquin, Venerabiles Fratres ac dilecti filii, vobis perspectum omnino est, Nos vehementer optare quam primum fieri posse ut Catholicae Sinensium Ecclesiae necessitatibus pares esse queant opes, quas ipsi Sinarum christifideles suppeditaverint; attamen, ut optime nostis, quae apud ceteras Nationes hac de causa corrogantur stipes, e christiana illa caritate oriuntur, qua ii omnes, qui Iesu Christi sunt sacro cruore redempti, et invicem fraterno foedere coniungantur oportet, et divino compellantur amore ad Redemptoris nostri Regnum usquequaque pro viribus propagandum. Id igitur non politicis rationibus, vel utcumque profanis causis inservit, sed eo tantum contendit, ut praeceptum

<sup>7</sup> Cfr. Conc. Trid., Sess. XXIII, *De Ordine*, can. 2-7; Conc. Vat., Sess. IV; C. I. C., can. 108-109.

caritatis, quod Iesus Christus nobis omnibus impertiit, et quo eius discipuli reapse dignoscuntur,<sup>8</sup> ad effectum utiliter deducatur. Id volentes libentesque christiani nullo non tempore fecerunt, ut ian. gentium Apostolus de christifidelibus Macedoniae et Achaiae testatur, qui quidem sponte largitiones suas ad « pauperes sanctorum, qui sunt in Ierusalem »<sup>9</sup> mittebant; ad idemque agendum suos in Christo filios, qui Corinthi vel in Galatia commorabantur, Apostolus adhortabatur.<sup>10</sup>

Ac denique nonnulli habentur apud vos, qui non modo, ut diximus, in regimine et in re oeconomica nulli prorsus subiectam esse volunt Ecclesiam vestram, sed etiam in christiana impertienda doctrina et in sacris habendis contionibus quandam « autonomiam », ut aiunt, eidem vindicare contendunt.

Minime quidem infinitiam contionandi docendique rationem aliam alibi esse debere, atque adeo ad peculiarem Sinarum populi naturam, indolem traditosque antiquitus mores, quotiescumque fieri potest, conformandam esse; quin immo si ita debito modo agatur, uberiores profecto fructus apud vos edi possunt. Attamen — quod vel tantum cogitare perabsurdum omnino est — Evangelium, divinitus a Iesu Christo traditum, quonam iure possunt homines, alio in aliis Nationibus modo, pro arbitrio suo interpretari?

Sacrorum Antistitibus, qui Apostolorum successores sunt, itemque sacerdotibus, qui iisdem adiutricem pro suo cuiusque officio navant operam, munus demandatum est Evangelium illud annuntiandi ac docendi, quod Christus ipse eiusque Apostoli annuntiavere ac docuere primi, et quod haec Apostolica Sedes omnesque Episcopi, eidem adhaerentes, per saeculorum decursum illibatum inviolatumque servarunt ac tradiderunt. Sacri igitur Pastores huius Evangelii non inventores auctoresve sunt, sed solummodo custodes ex auctoritate, ac praecones di-

<sup>8</sup> Cfr. IOANN. XIII, 35.

<sup>9</sup> Rom. XV, 26.

<sup>10</sup> Cfr. I Cor. XVI, 1-2.

vinitus constituti. Quamobrem Nosmet ipsi et Episcopi una Nobiscum hanc Iesu Christi sententiam iterare possumus ac debemus: « Mea doctrina non est mea sed eius, qui misit me ».<sup>11</sup> Atque omnibus cuiusvis temporis sacrorum Antistitibus hoc Apostoli Pauli hortamentum tribui potest: « O Timothee, depositum custodi, devitans profanas vocum novitates et oppositiones falsi nominis scientiae »;<sup>12</sup> itemque haec eiusdem Apostoli sententia: « Bonum depositum custodi per Spiritum Sanctum, qui habitat in nobis ».<sup>13</sup> Non igitur doctrinae ex humana mente haustae magistri sumus, sed eam pro officii conscientia amplecti ac persequi debemus, quam ipse Christus Dominus docuit et Apostolis suis eorumque successoribus docendam sollemnzi mandato commisit.<sup>14</sup>

Quamobrem qui veracis Ecclesiae Christi sunt Episcopi vel sacerdotes, illud etiam atque etiam animadvertere ac meditari debent, quod Apostolus Paulus de sua Evangelii praedicatione asseverabat: « Notum ... vobis facio, fratres, Evangelium, quod evangelizatum est a me, quia non est secundum hominem: neque enim ego ab homine accepi illud, neque didici, sed per revelationem Iesu Christi ».<sup>15</sup>

Atque etiam, cum certissimum Nobis sit hanc doctrinam, quam, Sancti Spiritus ope innixi, tueri integrum debemus, divinitus fuisse traditam, haec Apostoli gentium iteramus verba: « Sed licet nos, aut angelus de caelo evangelizet vobis praeterquam quod evangelizavimus vobis, anathema sit ».<sup>16</sup>

Facile igitur cernitis, Venerabiles Fratres ac dilecti filii, neminem posse catholico censeri ac gloriari nomine, qui aliter profiteatur vel doceat atque ea, quae hucusque presse scribendo proposuimus, ut qui perniciosis illis principiis adhae-

<sup>11</sup> IOANN. VII, 16.

<sup>12</sup> I Tim. VI, 20.

<sup>13</sup> II Tim. I, 14.

<sup>14</sup> Cfr. MATTH. XXVIII, 19-20.

<sup>15</sup> Gal. I, 11-12.

<sup>16</sup> Gal. I, 8.

serunt, quae « tribus autonomiis » informantur, vel aliis eiusdem generis.

Ii, qui eiusmodi rem provehunt, summa quidem versutia ac calliditate eo contendunt ut, qui simplici vel pavido sunt animo, decipientur, vel e recto abstrahantur itinere; quam ad rem fallaciter asseverant eos solummodo suam reapse amare patriam, qui Ecclesiae, quam ipsi mente effingunt, adhaereant, « autonomiis » nempe hisce fruenti. At revera, ut ad summam deveniamus, eo denique pro viribus spectant ut Ecclesia « nationalis », ut aiunt, apud vos constituatur; quae quidem Ecclesia, si fieret, iam catholica non esset, cum universitatem, seu « catholicitatem » illam negaret, qua fit ut vera societas, a Iesu Christi condita, supra omnes Nationes sit, easque singulas universas amplectatur.

Placet heic ea vobis iterare verba, quae, hac eadem de causa, in memorata Epistula Apostolica vobis scripsimus: Catholica Ecclesia « non unum populum, non unam gentem ad se advocat, sed omnes cuiusvis generis, cuiusvis stirpis homines superna illa Christi caritate diligit, qua singuli universi fraterna invicem necessitudine inter se coniungantur oportet.

Quamobrem nemo asseverare potest eam peculiari imperio ac dominatui servire; parique modo fas non est ab ea petere, ut diffracta unitate, qua Divinus ipse eius Conditor eam insignitam voluit, ac disiunctis in unaquaque Natione constitutis Ecclesiis, eadem ab Apostolica hac Sede, ubi Petrus Iesu Christi Vicarius in Successoribus suis ad saeculorum usque obitum vivit, misere abstrahantur. Quilibet christianorum coetus id fecerit, veluti palmes a sua vite abscissus arescat,<sup>17</sup> neque salutares poterit edere fructus ».<sup>18</sup>

Hos igitur christifideles, de quibus supra conquerendo scripsimus, etiam atque etiam « in visceribus Christi »<sup>19</sup> adhorta-

<sup>17</sup> Cfr. IOANN. XV, 6.

<sup>18</sup> A. A. S., XXXIV, p. 135.

<sup>19</sup> Philip. I, 8.

mur, ut in salutis viam se quam primum resipiscendo recipient. Reminiscantur iidem, si necessarium est, id quod est Caesaris, dare Caesari, potiore quoque ratione oportere, quae Dei sunt, Deo tribuere;<sup>20</sup> cum vero homines ea praecipient, quae divinae voluntati contraria sint, tum necesse omnino esse hanc Petri Apostolorumque sententiam ad rem deducere: « Oboedire oportet Deo magis quam hominibus ».<sup>21</sup> Ac reminiscantur itidem duobus dominis servire impossibile esse, si iidem res praecipient sibi invicem adversantes;<sup>22</sup> atque interdum etiam impossibile esse Iesu Christo itemque hominibus placere.<sup>23</sup> Quodsi aliquando evenit ut, qui vult se Divino Redemptori fidelem usque ad mortem permanere, oporteat eum gravem quoque iacturam facere, id toleret aequo fortique animo.

Iis vero, qui, etsi asperas ferendo angustias, fidelitate erga Deum, erga Catholicam Ecclesiam enituerunt, quique idcirco « digni habitu sunt pro nomine Iesu contumeliam pati »,<sup>24</sup> iterum atque iterum gratulamur, eosdemque paterno adhortamur animo ut rectum, quod inierunt, iter, fortes intrepidique pergent, Iesu Christi sententiam piae mentis oculis habentes: « ... Nolite timere eos qui occidunt corpus, animam autem non possunt occidere; sed potius timete eum, qui potest et animam et corpus perdere in gehennam... Vestri autem capilli capitis omnes numerati sunt. Nolite ergo timere... Omnis ergo qui confitebitur me coram hominibus, confitebor et ego eum coram Patre meo, qui in caelis est: qui autem negaverit me coram hominibus, negabo et ego eum coram Patre meo, qui in caelis est ».<sup>25</sup>

Haud leve sane certamen vobis est, Venerabiles Fratres ac dilecti filii, divina lege impositum. Sed Christus Dominus qui

<sup>20</sup> Cfr. LUC. XX, 25.

<sup>21</sup> Act. V, 29.

<sup>22</sup> Cfr. MATTH. VI, 24.

<sup>23</sup> Cfr. Gal. I, 10.

<sup>24</sup> Act. V, 41.

<sup>25</sup> MATTH. X, 28, 30-33.

beatos dixit eos qui persecutionem patiuntur propter iustitiam, eosdem gaudere et exsultare iussit, quoniam merces eorum copiosa erit in caelo.<sup>26</sup> Ipse vobis quoque potentissimo auxilio suo benignus e coelo aderit, ut bonum certamen certetis et fidem servetis;<sup>27</sup> itemque praesentissima vobis omnibus tutela aderit Deipara Virgo Maria, Mater omnium amantissima. Ipsa, Sinarum Regina, peculiari modo Mariali hoc Anno vos tueatur et adiuvet, ut in proposito vestro constanti animo perseveretis; adsint e Caelo Sancti Martyres Sinarum, qui ob veracem terrenae patriae amorem ac potissimum ob fidelitatem erga Divinum Redemptorem eiusque Ecclesiam, mortem serena fronte oppetiere.

Interea autem caelestium gratiarum auspe<sup>x</sup> et conciliatrix esto Apostolica Benedictio, quam peculiarissimae benevolentiae Nostrae testem, tum vobis, Venerabiles Fratres ac dilecti filii, tum carissimae Sinensium genti universae peramanter in Domin<sup>o</sup> impertimus.

Datum Romae, apud S. Petrum, die vii mensis Octobris, in festo Sacratissimi Rosarii Beatae Mariae Virginis, an. MDCCCLIV, Pontificatus Nostri sexto decimo.

PIUS PP. XII

<sup>26</sup> Cfr. MATTH. V, 10-12.

<sup>27</sup> Cfr. II Tim. 4, 7

## N U N T I U S

A SUMMO PONTIFICE PIO PP. XII UNIVERSO ORBI DATUS

« Ecce ego declinabo super eam quasi fluvium pacis: Ecco che io riverserò sopra di essa come un fiume di pace ».<sup>1</sup> Questa medesima promessa, preannunziata nel vaticinio messianico di Isaia, è adempiuta con mistico significato dall'Incarnato Verbo di Dio nella nuova Gerusalemme, la Chiesa, Noi desideriamo, diletti figli e figlie dell'orbe cattolico, che risuoni ancora una volta su tutta la umana famiglia, quale augurio del Nostro cuore nella presente vigilia del Natale.

Un fiume di pace sul mondo! È questo il voto che più lungamente abbiamo nutrito nell'animo Nostro, per il quale abbiamo più fervidamente pregato e Ci siamo adoperati dal giorno in cui la divina Bontà si compiacque di confidare alla Nostra umile persona l'alto e tremendo officio di Padre comune dei popoli, proprio del Vicario di Colui, cui spettano in eredità le genti.<sup>2</sup>

Abbracciando con uno sguardo d'insieme i trascorsi anni del Nostro Pontificato nella parte del mandato che a Noi deriva dalla universale paternità di cui siamo investiti, Ci sembra che la divina Provvidenza abbia inteso assegnarCi la particolare missione di contribuire a ricondurre, con paziente e quasi estenuante azione, la umanità sui sentieri della pace.

All'approssimarsi del Natale, mentre si acuiva in Noi la brama di accorrere alla culla del Principe della pace per offrirgli, come il dono a Lui più gradito, la umanità pacificata e tutta insieme raccolta quasi in una sola famiglia, Ci fu invece riservata — nei primi sei anni — l'amarezza senza nome di vedere intorno a Noi soltanto popoli in armi, travolti dall'insano furore di vicendevole distruzione.

Sperammo — e con Noi molti speravano — che, esauritasi infine l'eccitazione dell'odio e della vendetta, ben presto sarebbe sorta l'alba di un periodo di sicura concordia. Perdurò invece quello stato angoscioso di disagio e di pericolo, designato dalla opinione pubblica col nome di « guerra fredda », poichè in realtà poco o nulla aveva di comune con la vera pace, e molto di una tregua, vacillante al minimo urto. Il Nostro annuale ritorno alla culla del Redentore continuò a consistere in una

<sup>1</sup> Is. 66, 12.

<sup>2</sup> Ps. 2, 8.

mesta offerta di dolori e di ansie, con l'intenso desiderio di trarne il coraggio necessario per non desistere dall'esortare gli uomini alla pace, indicandone il giusto cammino.

Possiamo almeno ora, in questo sedicesimo Natale del Nostro Pontificato, adempiere tale voto? Secondo quanto si assicura da molti, alla guerra fredda è stato sostituito lentamente un periodo di distensione fra le parti in contrasto, quasi vicendevole concessione di più lungo respiro, distensione a cui è stato dato, non senza una qualche ironia, il nome di «pace fredda». Benchè riconosciamo volentieri che essa rappresenta un qualche progresso nella faticosa maturazione della pace propriamente tale, tuttavia non è ancora il dono degno del mistero di Betlemme, ove «apparve la benignità e l'amore di Dio nostro Salvatore per gli uomini».<sup>3</sup> Contrastata invero troppo vivamente con lo spirito di cordialità, di sincerità e di chiarezza, che aleggia intorno alla culla del Redentore.

Che cosa s'intende infatti nel mondo della politica per pace fredda se non la mera coesistenza di diversi popoli, sostenuta dal vicendevole timore e dal reciproco disinganno? Ora è chiaro che la semplice coesistenza non merita il nome di pace, quale la tradizione cristiana, formata alla scuola dei sommi intelletti di Agostino e di Tommaso d'Aquino, ha appreso a definire «tranquillitas ordinis». La pace fredda è soltanto una calma provvisoria, il cui durare è condizionato dalla sensazione mutevole del timore, dal calcolo oscillante delle forze presenti; mentre dell'«ordine» giusto, il quale suppone una serie di rapporti convergenti in un comune scopo giusto e retto, non ha nulla. Escludendo poi qualsiasi vincolo d'ordine spirituale tra i popoli così frammentatamente coesistenti, la pace fredda è ben lontana da quella predicata e voluta dal divino Maestro, fondata cioè sull'unione degli spiriti nella medesima verità e nella carità, e che S. Paolo definisce «pax Dei», la quale impiega innanzi tutto le intelligenze ed i cuori,<sup>4</sup> e si esercita in armonica collaborazione di opere in tutti i campi della vita, non escluso quello politico, sociale ed economico.

Ecco perchè Noi non osiamo offrire la pace fredda al divino Infante. Non è la *pax* semplice e solenne che cantarono gli Angeli ai pastori nella santa notte; tanto meno è la *pax Dei* che supera ogni senso, ed è fonte di intimo e pieno gaudio;<sup>5</sup> ma neppure è quella sognata e auspicata dalla presente umanità già tanto afflitta. Desideriamo tuttavia di esaminarne

<sup>3</sup> *Tit.* 3, 4.

<sup>4</sup> Cfr. *Phil.* 4, 7.

<sup>5</sup> Cfr. *ib.*

in particolare le manchevolezze, affinché dal suo vuoto e dalla sua incerta durata sorga imperiosa la brama nei reggitori dei popoli ed in coloro che possono esercitare qualche influsso in questo campo, di tramutarla al più presto nella pace vera, che è, in concreto, Cristo stesso. Poichè, se la pace è ordine, e l'ordine è unità, Cristo è il solo che può e vuole unire gli umani spiriti nella verità e nell'amore. In questo senso la Chiesa lo addita alle genti, con le parole del profeta, come pace Egli stesso : « Et erit Iste pax ».<sup>6</sup>

### 1. *La coesistenza nel timore*

È impressione comune, ricavata dalla semplice osservazione dei fatti, che il principale fondamento, su cui poggia il presente stato di relativa calma, sia il timore. Ciascuno dei gruppi, nei quali è divisa l'umana famiglia, tollera che esista l'altro, perchè non vuole perire egli stesso. Evitando in tal modo il fatale rischio, ambedue i gruppi, non convivono, ma coesistono. Non è stato di guerra, ma neppure è pace : è una fredda calma. In ciascuno dei due gruppi è assillante il timore per la potenza militare ed economica dell'altro, in ambedue è viva l'apprensione per gli effetti catastrofici delle novissime armi. Con attenzione piena d'angoscia ciascuno segue lo sviluppo tecnico degli armamenti dell'altro e le sue capacità di produzione economica, mentre affida alla propria propaganda il compito di trarre partito dall'altrui timore, rafforzandone ed estendendone il senso. Sul terreno concreto della politica sembra che non si faccia più assegnamento su altri principi razionali o morali, travolti, dopo tante delusioni, da un estremo collasso di scetticismo.

L'assurdo più evidente che emerge da un così miserevole stato di cose è questo : la odierna prassi politica, pur paventando la guerra come somma catastrofe, le concede tutto il credito, quasi sia l'unico expediente per sussistere e l'unica regolatrice dei rapporti internazionali. In certo senso, si confida in ciò da cui supremamente si aborre.

Se non che siffatta prassi politica ha indotto molti, anche tra gli stessi governanti, ad una revisione di tutto il problema della pace e della guerra, e a chiedersi sinceramente se lo scampo dalla guerra e la garanzia della pace non debbano ricercarsi in regioni più elevate e più umane che non in quella, dominata esclusivamente dal terrore. Si è in tal modo accresciuta la schiera di coloro che si ribellano all'idea di doversi con-

<sup>6</sup> Mich. 5, 5 - Cfr. Liturg. Off. D. N. I. C. Regis. *passim*.

tentare della mera coesistenza, rinunciando a rapporti più vitali con l'altro gruppo, e di esser costretti a vivere tutti i giorni della loro esistenza in un'aura di snervante timore. Sono così tornati a considerare il problema della pace e della guerra come un fatto di responsabilità superiore e cristiana dinanzi a Dio e alla legge morale. Certamente anche in questo mutato modo di considerare il problema entra l'elemento «timore», come freno alla guerra e stimolo alla pace; ma si tratta del timore salutare di Dio, garante e vindice dell'ordine morale, e quindi, come insegnava il Salmista,<sup>7</sup> del principio di sapienza.

Trasportato il problema su questo piano più elevato e unicamente degno delle creature razionali, è riapparsa netta l'assurdità della dottrina che ha imperato nelle scuole politiche degli ultimi decenni: essere, cioè, la guerra una delle tante forme ammesse dell'azione politica, lo sbocco necessario, quasi naturale, degli insanabili dissensi tra due paesi; esser quindi la guerra un fatto estraneo a qualsiasi responsabilità morale. Assurdo e inammissibile è apparso parimente il principio, anche questo per lungo tempo accettato, secondo il quale il governante, che dichiara una guerra, sarebbe soltanto soggetto a incorrere in un errore politico, se questa sarà perduta; ma non potrebbe in nessun caso esser accusato di colpa morale e di delitto, non avendo, potendolo, conservato la pace.

Appunto questa concezione assurda ed immorale della guerra rese vani, nelle settimane fatali del 1939, i Nostri sforzi, tendenti a sorreggere in ambedue le parti la volontà di continuare a trattare. La guerra fu allora considerata come un dado, da giocare con maggiore o minore cautela e destrezza, non un fatto morale che impegnava la coscienza e le superiori responsabilità. Occorsero le immense distese di tombe e di rovine, perchè si rivelasse il vero volto della guerra: non un gioco più o meno fortunato tra interessi; ma la tragedia, più spirituale che materiale, di milioni di uomini; non il rischio di qualche bene, ma la perdita di tutto: un fatto di enorme gravità.

Com'è possibile — si domandarono allora molti con la semplicità e la verità del buon senso — che, mentre ciascuno sente urgere in sè la responsabilità morale dei propri atti più ordinari, l'orrido fatto della guerra, che pure è frutto di libera determinazione in qualcuno, possa sottrarsi al dominio della coscienza, nè vi sia un Giudice, cui le innocenti vittime abbiano accesso? In quel nascente clima di rinsavimento popolare, il Nostro gridò «guerra alla guerra», col quale, nel 1944, dichiarammo la

<sup>7</sup> Ps. 110, 10.

lotta al puro formalismo dell'azione politica e alle dottrine della guerra che non tengono conto di Dio, né dei suoi comandamenti, trovò larghi consensi. Quel salutare rinsavimento, non che dileguarsi, si è maggiormente approfondito ed esteso negli anni della guerra fredda, forse perché la prolungata esperienza ha messo anche più in risalto l'assurdità di una vita controllata dal timore. In tal modo la pace fredda, con le stesse sue incoerenze e coi suoi disagi, mostra di muovere i primi passi verso un ordine morale autentico e verso il riconoscimento dell'alta dottrina della Chiesa sulla guerra giusta ed ingiusta, sulla liceità e la illiceità del ricorso alle armi.

Vi giungerà certamente, se dall'una e dall'altra parte si ritornerà con animo sincero, quasi religioso, a considerare la guerra come oggetto dell'ordine morale, la cui violazione costituisce realmente una colpa che non resta impunita. Vi giungerà, se, in concreto, gli uomini politici, prima di vagliare i vantaggi e i rischi delle loro determinazioni, si riconosceranno personalmente soggetti alle eterne leggi morali, e tratteranno il problema della guerra come una questione di coscienza dinanzi a Dio. Non vi è altro mezzo, nelle presenti condizioni, per liberare il mondo dall'incubo angoscioso, se non ricorrendo al timor di Dio, che non avviliisce chi in sè lo accoglie; lo preserva anzi dall'infamia dell'immane crimine, che è la guerra non imposta. E chi potrebbe meravigliarsi se la pace e la guerra risultano in tal modo strettamente connesse con la verità religiosa? Tutta la realtà è di Dio: proprio nel distaccare la realtà dal suo principio e fine consiste la radice di ogni male.

Di qui risulta anche evidente che uno sforzo o una propaganda pacifista che provenisse da chi nega ogni fede in Dio, è sempre molto dubbia, incapace di attenuare od eliminare l'angoscioso senso di timore, se pure non sia condotta ad arte come espeditivo per provocare un effetto tattico di eccitamento e di confusione.

La presente coesistenza nel timore ha così solo due prospettive dinanzi a sè: o si innalzerà a coesistenza nel timor di Dio, e poi a convivenza di pace vera, ispirata e vegliata dal Suo ordine morale; ovvero si contrarrà sempre di più in una glaciale paralisi della vita internazionale, i cui gravi pericoli sono già fin da ora prevedibili. Infatti, il frenare a lungo la naturale espansione della vita dei popoli potrebbe alla fine condurre questi al medesimo disperato sbocco, che si vuole evitare: la guerra. Nessun popolo, inoltre, sopporterebbe indefinitamente la corsa agli armamenti senza risentirne disastrosi effetti nel suo sviluppo economico normale. Vani sarebbero gli stessi accordi intesi a imporre una limitazione negli armamenti. Mancando il sostrato morale del timore di Dio,

essi, se mai fossero raggiunti, diverrebbero fonte di nuova reciproca diffidenza.

Resta dunque auspicabile e luminosa l'altra via che, partendo dal timor di Dio, conduce, col suo aiuto, alla pace vera, che è sincerità, calore, vita, degna pertanto di Colui che ci è stato donato, affinchè gli uomini avessero in Lui, e sovrabbondantemente, la vita.<sup>8</sup>

## *2. La coesistenza nell'errore*

Quantunque la « guerra fredda » — e lo stesso vale per la « pace fredda » — mantenga il mondo in una dannosa scissione, non impedisce però fino a questo momento che puls in esso un intenso ritmo di vita. In verità si tratta di una vita che si svolge quasi esclusivamente nel campo economico. Ma è innegabile che l'economia, avvalendosi dell'incalzante progresso della tecnica moderna, ha raggiunto con attività febbriile sorprendenti risultati, tali da far prevedere una trasformazione profonda della vita dei popoli, anche di quelli creduti finora alquanto arretrati. Senza dubbio non si può negarle ammirazione per quanto ha effettuato e per ciò che promette. Tuttavia l'economia, con la sua capacità apparentemente illimitata di produrre beni senza numero, e con la molteplicità delle sue relazioni, esercita presso molti contemporanei un fascino superiore alle sue possibilità e su terreni ad essa estranei. L'errore di una simile fiducia riposta nella moderna economia accomuna ancora una volta le due parti, in cui il mondo d'oggi è smembrato. In una di esse s'insegna che, se l'uomo ha dimostrato tanto potere da creare il maraviglioso complesso tecnico-economico di cui oggi si vanta, avrà anche la capacità di organizzare la liberazione della vita umana da tutte le privazioni e tutti i mali di cui soffre, e di operare in tal modo una sorta di autoredenzione. D'altra parte, invece, guadagna terreno, la concezione che dalla economia, ed in particolare da una sua forma specifica, qual è il libero scambio, si deve attendere la soluzione del problema della pace.

Abbiamo avuto già altre volte occasione di esporre la infondatezza di tali dottrine. Or sono circa cento anni i seguaci del sistema del libero commercio ne aspettavano mirabili cose, ravvisando in esso un potere quasi magico. Uno dei suoi più ardenti proseliti non dubitava di paragonare il principio del libero scambio, quanto ad ampiezza di effetti nel mondo morale, al principio di gravità che regge il mondo fisico, asse-

\* Cfr. Io. 10, 10.

gnandogli, come effetti propri, il ravvicinamento degli uomini la scomparsa degli antagonismi di razza, di fede, di lingua, e la unità di tutti gli esseri umani in una pace inalterabile.<sup>9</sup>

Il corso degli avvenimenti ha dimostrato quanto sia ingannevole l'illusione di confidare la pace al solo libero scambio. Non avverrebbe diversamente in futuro, qualora s'insistesse in questa fede cieca che conferisce all'economia una immaginaria forza mistica. Al presente, del resto, mancano i fondamenti di fatto che potrebbero garantire in qualche modo le troppo rosee speranze, nutriti anche oggi dai successori di quella dottrina. Infatti, mentre, in una delle parti coesistenti nella pace fredda, la libertà economica, tanto esaltata, in realtà ancora non esiste; nell'altra è addirittura rigettata come principio assurdo. Vi è fra ambedue un diametrale contrasto nel concepire i fondamenti stessi della vita; contrasto che non può essere superato con forze puramente economiche. Anzi, se esistono, come è vero, rapporti di causa e di effetto tra il mondo morale e il mondo economico, essi debbono essere ordinati in modo che si assegni a quello il primato; spetta cioè al mondo morale penetrare autorevolmente del suo spirito anche l'economia sociale. Stabilita questa gerarchia, e permettendo che venga realmente esercitata, l'economia stessa consoliderà, in quanto può, il mondo morale, raffermendo i presupposti spirituali e le forze della pace.

D'altra parte il fattore economico potrebbe frapporre a questa seri ostacoli, particolarmente alla pace fredda, intesa come equilibrio di gruppi, se indebolisse con errati sistemi una delle parti. Ciò avverrebbe, tra l'altro, ove singoli popoli di un gruppo si abbandonassero, senza discernimento né riguardi verso gli altri, all'incessante aumento della produttività e ad innalzare costantemente il proprio tenore di vita. Sarebbe inevitabile, in questo caso, l'insorgere di risentimenti e di rivalità nei popoli contigui, e per conseguenza l'indebolimento di tutto il gruppo.

Ma, a prescindere da questa considerazione particolare, è necessario persuadersi che le relazioni economiche tra le nazioni in tanto saranno fattori di pace, in quanto obbediranno alle norme del diritto naturale, s'ispireranno all'amore, avranno riguardo per gli altri popoli e saranno fonti di aiuto. Si tenga per certo che nei rapporti tra gli uomini, anche solo economici, nulla si produce da sè, come accade nella natura, soggetta a leggi necessarie; ma tutto, in sostanza, dipende dallo spirito. Soltanto lo spirito, immagine di Dio ed esecutore dei suoi disegni, può stabilire sulla terra ordine ed armonia, e vi perverrà nella misura in cui

<sup>9</sup> Cfr. Richard Cobden, *Speeches on questions of public Policy*, London, Macmillan and Co., 1870, vol. I pag. 362-363.

si renderà interprete fedele e docile strumento dell'unico Salvatore Gesù Cristo, Pace Egli stesso.

Se non che, in un altro campo, anche più delicato che l'economico, l'errore è condiviso dalle due parti coesistenti nella pace fredda: esso riguarda i principi animatori della rispettiva unità. Mentre una delle parti fonda la sua forte coesione interna sopra un'idea falsa, anzi lesiva dei primari diritti umani e divini, ma tuttavia efficace; l'altra, dimentica di averne già in sè una, vera, provata con buon successo nel passato, sembra invece dirigersi verso principi politici evidentemente dissolutori della unità.

Nell'ultimo decennio, quello del dopoguerra, un grande anelito di spirituale rinnovamento urgeva gli animi: unificare fortemente l'Europa, prendendo le mosse dalle condizioni naturali di vita dei suoi popoli, allo scopo di metter termine alle tradizionali rivalità tra l'uno e l'altro e di assicurare la comune protezione della loro indipendenza e del loro pacifico sviluppo. Questa nobile idea non prestava motivi di querela e di diffidenza al mondo extra-europeo, nella misura in cui questo guardava di buon occhio l'Europa. Si era inoltre persuasi che facilmente l'Europa avrebbe trovato in sè stessa l'idea animatrice della sua unità. Ma gli avvenimenti successivi e i recenti accordi, che, come si crede, hanno aperto la via alla pace fredda, non hanno più come base l'ideale di una più larga unificazione europea. Molti infatti stimano che l'alta politica sia per ritornare al tipo di Stato nazionalistico, chiuso in sè stesso, accentratore delle forze, irrequieto nella scelta delle alleanze, e quindi non meno pernicioso di quello in auge durante lo scorso secolo.

Troppò presto si è dimenticato l'enorme cumulo di sacrifici di vite e di beni estorto da questo tipo di Stato e gli schiaccianti pesi economici e spirituali da esso imposti. Ma la sostanza dell'errore consiste nel confondere la vita nazionale in senso proprio con la politica nazionalistica: la prima, diritto e pregio di un popolo, può e deve essere promossa; la seconda, quale germe d'infiniti mali, non sarà mai abbastanza respinta. La vita nazionale è, per sè, il complesso operante di tutti quei valori di civiltà, che sono propri e caratteristici di un determinato gruppo, della cui spirituale unità costituiscono come il vincolo. Nello stesso tempo essa arricchisce, quale contributo proprio, la cultura di tutta l'umanità. Nella sua essenza, dunque, la vita nazionale è qualche cosa di non-politico; tanto è vero che, come dimostrano la storia e la prassi, essa può svilupparsi accanto ad altre, in seno al medesimo Stato, come anche può estendersi al di là dei confini politici di questo. La vita nazionale non divenne un principio di dissoluzione della comunità dei popoli, che

quando cominciò ad essere sfruttata come mezzo per fini politici ; quando, cioè, lo Stato dominatore e accentratore, fece della nazionalità la base della sua forza di espansione. Ecco allora lo Stato nazionalistico, germe di rivalità e fomite di discordie.

È chiaro che, se la comunità europea s'inoltrasse in questa via, la sua coesione risulterebbe ben fragile in paragone a quella del gruppo che ha di fronte. La sua debolezza si rivelerebbe certamente il giorno di una futura pace destinata a regolare con avvedimento e giustizia le questioni ancora in sospeso. Nè si dica che, nelle nuove circostanze, il dinamismo dello Stato nazionalistico non rappresenta più un pericolo per gli altri popoli, essendo privo, nella maggioranza dei casi, della effettiva forza economica e militare ; poichè anche il dinamismo di una immaginaria potenza nazionalistica, espresso coi sentimenti più che esercitato con gli atti, disgusta egualmente gli animi, alimenta la sfiducia e il sospetto nelle alleanze, impedisce la comprensione reciproca, e quindi la leale collaborazione ed il mutuo aiuto, nè più nè meno che se fosse fornito di effettiva potenza.

Che ne sarebbe, poi, in tali condizioni, del vincolo comune, che dovrebbe stringere i singoli Stati in unità? Quale potrebbe essere l'idea grande ed efficace, che li renderebbe saldi nella difesa ed operanti in un comune programma di civiltà? Da alcuni si vuol vederla nel concorde rifiuto del genere di vita attentatrice della libertà, proprio dell'altro gruppo. Senza dubbio, l'avversione alla schiavitù è notevole cosa, ma di valore negativo, che non possiede la forza di stimolare gli animi all'azione con la stessa efficacia di un'idea positiva e assoluta. Questa potrebbe invece essere l'amore alla libertà voluta da Dio e in accordo con le esigenze del bene generale, oppure l'ideale del diritto di natura, come base di organizzazione dello Stato e degli Stati. Soltanto queste e simili idee spirituali, acquisite già da molti secoli alla tradizione della Europa cristiana, possono sostenere il confronto — e anche superarlo, nella misura in cui fossero rese vive — con l'idea falsa, ma concreta e valida, che stringe apparentemente, e non senza il sussidio della violenza, la coesione dell'altro gruppo : l'idea cioè d'un paradiso terrestre, effettuabile non appena si pervenisse a stabilire una determinata forma d'organizzazione sociale. Per quanto illusoria, questa idea riesce a creare, almeno esteriormente, una unità compatta e dura e ad essere accettata da masse ignare ; sa animare i suoi membri all'azione e votarli al sacrificio. La medesima idea, in seno alla compagine politica che la esprime, dà ai suoi dirigenti un forte potere di seduzione e agli adepti

**l'audacia di penetrare come avanguardie tra le file stesse dell'altro gruppo.**

L'Europa invece attende ancora il risveglio di una propria coscienza. Frattanto, in quello che essa rappresenta come saggezza e organizzazione di vita associata e come influsso di cultura, sembra che perda terreno in non poche regioni della terra. In verità tale ripiegamento riguarda i fautori della politica nazionalistica, i quali sono costretti ad indietreggiare dinanzi ad avversari che hanno fatto propri i loro stessi metodi. Specialmente tra alcuni popoli fino ad ora considerati coloniali, il processo di maturazione organica verso l'autonomia politica, che l'Europa avrebbe dovuto guidare con accorgimento e premura, si è rapidamente mutato in esplosioni nazionalistiche, avide di potenza. Bisogna confessare che anche questi improvvisi incendi, a danno del prestigio e degli interessi dell'Europa, sono, almeno in parte, il frutto del cattivo suo esempio.

Si tratta solo di un momentaneo smarrimento per l'Europa? — Ad ogni modo, ciò che deve restare, e senza dubbio resterà, è l'Europa genuina, cioè il complesso di tutti i valori spirituali e civili, che l'Occidente ha accumulato, attingendo alle ricchezze delle singole sue nazioni, per dispensarle all'intero mondo. L'Europa, conforme alle disposizioni della divina Provvidenza, potrà essere ancora vivaio e dispensatrice di quei valori, se saprà riprendere consapevolezza del suo proprio carattere spirituale e abbiurare la divinizzazione della potenza. Come nel passato le sorgenti della sua forza e della sua cultura furono eminentemente cristiane, così ella dovrà imporsi un ritorno a Dio e agli ideali cristiani, se vorrà ritrovare la base e il vincolo della sua unità e della sua vera grandezza. E se queste sorgenti sembrano in parte inaridite, se quel vincolo minaccia di essere spezzato e il fondamento della sua unità frantumato, le responsabilità storiche o presenti ricadono su tutte e due le parti che si trovano ora di fronte, in angoscioso e reciproco timore.

Questi motivi dovrebbero bastare agli uomini di buona volontà nell'uno e nell'altro campo per desiderare, pregare ed agire, affinché l'umanità sia liberata dalla ebbrezza della potenza e della egemonia, e acciocchè lo Spirito di Dio sia il sovrano reggitore del mondo, ove un giorno l'Onnipotente stesso non scelse altro mezzo per salvare coloro che amava, se non di farsi debole Bambino in una povera culla. « *Parvulus enim natus est nobis, et filius datus est nobis, et factus est principatus super humerum eius* ».<sup>10</sup>

<sup>10</sup> Is. 9, 6; Cfr. Intr. III Missae Nativ.

### 3. *La coesistenza nella verità*

Benchè sia così triste notare come la presente frattura della umana famiglia si sia prodotta, all'inizio, tra uomini che conoscevano e adoravano il medesimo Salvatore Gesù Cristo, nondimeno Ci pare fondata la fiducia che nello stesso Suo nome si possa ancora gettare un ponte di pace fra le opposte sponde, e ristabilire il vincolo comune dolorosamente spezzato.

Si spera infatti che la odierna coesistenza avvicini la umanità alla pace. Per giustificare però questa attesa, deve essere in qualche modo una coesistenza nella verità. Non si può tuttavia costruire nella verità un ponte tra questi due mondi separati, se non appoggiandosi sugli uomini che vivono nell'uno e nell'altro, e non sui loro regimi o sistemi sociali. Poichè, mentre l'una delle due parti si sforza ancora in larga misura, consapevolmente o no, di preservare il diritto naturale, il sistema in vigore nell'altra si è completamente distaccato da questa base. Che un soprannaturalismo unilaterale non voglia punto far caso di simile atteggiamento, col motivo che viviamo nel mondo della redenzione, sottratti perciò all'ordine della natura ; ovvero che si pretenda di riconoscere come « verità storica » il carattere collettivista di quel sistema, nel senso che corrisponda anch'esso al divino volere ; — sono errori questi, a cui un cattolico non può in alcun caso soggiacere. La retta via è ben altra. In ambedue i campi milioni sono coloro che hanno conservato, in grado più o meno attivo, l'orma di Cristo : essi, non meno dei fedeli e fervorosi credenti, dovrebbero essere chiamati a collaborare per una rinnovata base di unità della famiglia umana. È vero che, in una delle parti, la voce degli uomini, che stanno risolutamente per la verità, per l'amore, per lo spirito, è soffocata dalla pressione dei pubblici poteri, e che, nell'altra, vi è troppa timidezza nel proclamare alto i buoni desideri ; è dovere però della politica di unificazione incoraggiare gli uni e farsi eco degli altri. In quella parte specialmente, dove non è delitto il contrastare l'errore, gli uomini di Stato dovrebbero possedere maggior fiducia in sè stessi, e agli altri dimostrare più fermo coraggio nello sventare le mene delle forze oscure che tuttora tendono a instaurare egemonie di potenza, più attiva saggezza nel conservare ed accrescere le schiere degli uomini di buona volontà, in primo luogo dei credenti in Dio, che la causa della vera pace conta numerosi in ogni dove. Sarebbe certamente errata politica di unificazione — se non proprio tradimento — il sacrificare ad interessi nazionalistici minoranze etniche, che sono

prive della forza per difendere i loro beni supremi, la loro fede e la loro cultura cristiana. Coloro che così facessero, non sarebbero degni di fiducia e non agirebbero onestamente, se poi, nei casi in cui lo richiedesse il loro interesse, invocassero i valori della religione e il rispetto del diritto.

Molti si offrono ad apprestare la base della unità umana. Se non che, dovendo questa base o ponte essere di natura spirituale, non sono certamente qualificati per quest'opera gli scettici ed i cinici, che, alla scuola di un materialismo più o meno larvato, riducono perfino le più auguste verità e i più alti valori spirituali a reazioni fisiche o parlano di mere ideologie. Nè sono adatti allo scopo coloro che non riconoscono verità assolute, nè accettano obblighi morali sul terreno della vita sociale. Questi ultimi, che già in passato col loro abuso della libertà e con una critica distruttiva ed irragionevole son venuti, spesso incoscientemente, a preparare un clima favorevole alla dittatura ed alla oppressione, si spingono di nuovo avanti per intralciare l'opera di pacificazione sociale e politica intrapresa sotto l'ispirazione cristiana. Qua e là non è raro che essi levino la voce contro quelli che consapevolmente, come cristiani, s'interessano con pieno diritto dei problemi politici e in generale della vita pubblica. Talora essi denigrano altresì la sicurezza e la forza che il cristiano attinge dal possesso della verità assoluta, e diffondono, al contrario, la persuasione che torni ad onore dell'uomo moderno e sia pregio della sua educazione non aver idee o tendenze determinate, nè essere legato ad alcun mondo spirituale. Si dimentica frattanto che precisamente da questi principi hanno tratto origine le confusioni e i disordini odierni, nè si vuol ricordare che appunto le forze cristiane, ora da essi contrastate, valsero a ripristinare in molti paesi la libertà da loro stessi sperperata. Non certo da tali uomini può sorgere il ponte della verità e la comune base spirituale : vi è invece da aspettarsi che, a seconda della opportunità, essi non trovino disdicevole il simpatizzare con il falso sistema dell'altra sponda, adattandosi a rimanerne anche travolti, qualora dovesse momentaneamente trionfare.

Nell'attendere, pertanto, con fiducia nella divina clemenza, che il ponte spirituale e cristiano, già esistente in qualche modo fra le due sponde, prenda più vasta ed efficace consistenza, Noi vorremmo esortare primieramente i cristiani dei paesi, ove si gode ancora il dono divino della pace, a fare tutto il possibile per affrettare l'ora del suo universale ristabilimento. Si persuadano questi, innanzi tutto, che il possesso della verità, se restasse chiuso in loro stessi, quasi oggetto della loro contemplazione per trarne spirituale godimento, non servirebbe alla

causa della pace : la verità ha da esser vissuta, comunicata, applicata in tutti i campi della vita. Anche la verità, specialmente cristiana, è un talento che Dio pone nelle mani dei suoi servi, affinchè con le loro intraprese fruttifichi in opere di comune salute. A tutti i possessori della verità Noi vorremmo chiedere, prima che lo faccia l'eterno Giudice, se essi abbiano posto a frutto quel talento, in modo da meritare l'invito del Signore ad entrare nel gaudio della sua pace. Quanti, forse anche sacerdoti e laici cattolici, dovrebbero sentire il rimorso di aver invece sotterrato nel proprio cuore questo ed altri beni spirituali, a causa della loro indolenza o della loro insensibilità per le umane miserie! In particolare, essi si renderebbero colpevoli, se tollerassero che il popolo resti quasi senza pastori, mentre il nemico di Dio, valendosi della sua potente organizzazione, mena strage nelle anime non abbastanza solidamente formate nella verità. Parimente sarebbero responsabili sacerdoti e laici, se il popolo non ricevesse e non sperimentasse dall'amore cristiano quell'attivo aiuto, che la volontà divina prescrive. Nè compirebbero il loro dovere quei sacerdoti e laici, che chiudessero volontariamente gli occhi e la bocca sulle ingiustizie sociali di cui sono testimoni, fornendo in tal modo occasione ad attacchi ingiusti contro la capacità di azione sociale del cristianesimo e contro la efficacia della dottrina sociale della Chiesa, che, per divina grazia, ne ha date tante e così manifeste prove anche in questi ultimi decenni. Ove ciò accadesse, porterebbero anch'essi la responsabilità che gruppi di giovani, e perfino pastori di anime, si lascino in qualche caso trascinare a radicalismi e progressismi erronni.

Più gravi conseguenze causerebbe all'ordine sociale, ed anche politico, la condotta dei cristiani — siano essi di condizione elevata od umile, oppure più o meno benestanti —, che non si risolvessero a riconoscere ed osservare le proprie obbligazioni sociali nel maneggio dei loro affari economici. Chiunque non è pronto a condizionare in giusto grado al benessere comune l'uso dei beni privati, sia liberamente secondo la voce della propria coscienza, sia anche mediante forme organizzate di carattere pubblico, contribuisce, per quanto è da sè, ad impedire la indispensabile preponderanza dell'impulso e della responsabilità personale nella vita sociale.

Nei sistemi democratici si può facilmente cadere in tale errore, quando l'interesse individuale è posto sotto la protezione di quelle organizzazioni collettive o di partito, alle quali si chiede di proteggere la somma degli interessi individuali, anzichè di promuovere il bene di tutti : in tal guisa l'economia cade facilmente in balia di forze anonime, che la dominano politicamente.

Diletti figli e figlie, siamo grati alla divina bontà di averci concesso ancora una volta d'indicarvi, con sollecitudine di Padre, le vie del bene. Possa la terra, inondata dal fiume della vera pace, cantare gloria a Dio nel più alto dei cieli! «*Transeamus usque Bethleem!*».<sup>11</sup> Torniamo presso la culla della sincerità, della verità e dell'amore, ove il Figlio Unigenito di Dio si dona Uomo agli uomini, acciocchè l'umanità ravvisi in Lui il suo vincolo e la sua pace. *Hodie nobis de coelo pax vera descendit.*<sup>12</sup> Affinchè la terra sia degna di riceverla, invochiamo su tutti la larghezza delle divine benedizioni.

24 Dicembre 1954.

## LITTERAE APOSTOLICAE

### I

VENERABILIS DEI FAMULA MARIA ASSUMPTA PALLOTTA, VIRGO, EX INSTITUTO  
SORORUM FRANCISCALIUM MISSIONARIARUM MARIAE, BEATA RENUNTIATUR.

PIUS PP. XII

Ad perpetuam rei memoriam. — Pauperem esse divitem cum caritate, haud perperam asseverat Sanctus Augustinus, christiane civitatis lumen praecipuum (cfr. *Serm.* 350, 3; *P. L.* 39, 1534), eandemque virtutem colere satis esse iis, qui sacris disciplinis non sint eruditii; ait enim: «Si ergo non vacat omnes paginas sanctas perscrutari, omnia involucra sermonum evolvere, omnia Scripturam secreta penetrare; tene caritatem, ubi pendent omnia» (*ibid.*, 2). Quae recte cadunt in virginem Deo devotam, humillimo natam loco reique familiaris pressam angustia atque litterarum paene expertem, Mariam Assumptam dicimus Pallotta, sodalem Congregationis Sororum Franciscalium Missionariarum Mariae, quam, virtute illa aliisque animi ornamentis et caelestibus quoque muneribus maxime commendatam, hodie Beatorum Caelitum numero addere libenti animo constituiimus. Haec in Picenorum pago, quem *Force* vulgo appellant, die vicesima mensis Augosti, anno millesimo octingentesimo septuagesimo octavo, in lucem edita est, non huic saeculo, sed Deo victura, et postera die salutari

<sup>11</sup> *Luo.* 2, 15.

<sup>12</sup> *Off. in Nativ. Dom.*, *Resp. ad II Lect.*\*

abluta lavaero. Parentes eius, Aloisius Pallotta et Euphrasia Casali, vitam degentes in egestate, familiae rationibus consulere vix potuerunt, ita ut puella maturius quam pro aetate labores subire cogeretur. Eam autem, in patriae domus sordibus et squalore versantem, « immensis monilibus ornavit » Sponsus Divinus (cfr. *Off. S. Agnet.*). Huius enim praeventa amore, Maria Assumpta ineptiis ac nugis, quibus solet aetas puerilis oblectari, abstinebat, parentibus animo submisso oboediebat ad verbum, in omnes conem se praebebat, scilicet a teneris annis vitam ad christiana sapientiae rationem studebat componere. In publico ludo litteras vix attigit, cum propter inopiam, qua erat familia circumventa, ad domestica negotia obeunda devocaretur. Mireris igitur puellulam, quae maternis curis adhuc esset ipsa fovenda, quasi matrem familias agere cum consilio et sedulitate, et, cuius corpus adhuc esset confirmandum, fabro caementario lateres porrigit, ut necessariorum miseriam modico sublevet quaestu. Cui operi cum vires non sufficerent, ad vestificum quandam se applicuit minor natu puella, grandium columen suaevque domus praesidium. Quae bima oleo sancto erat inuncta, duodecimum annum agens caelesti convivio primum interfuit incredibili quodam animi ardore atque studio, qua die lacrimarum vim gaudio profudit. Quidquid supererat temporis, id in piis precationibus insumebat, ac statim post absolutum opus Templum consueverat adire, ut Domino Iesu, quem toto pectore diligebat, inflammatum aperiret animum eumque religiosissimis adoraret obsequiis. In eum quoque intendebat mentem, cum esset in labore rerumque susceptarum premeretur oneribus: ita ut pagi curio non dubitaret eam appellare « angelum Paradisi ». Verecundiae retinens castumque diligentissime servans decus, corpus ieuniis aliisque voluntariis cruciatibus numquam praetermisit macerare. Ab eodem sacerorum administro iussa aliis puellis christiana religionis tradere eleminta, quo arderet studio alienam salutem comparandi, luculenter ostendit. Aequales etiam, ne languerent otio et in pericula se inferrent, solebat in secretum abducere, ut eas, de rebus dicens divinis, ad christianam virtutem confirmaret et ad almam Deiparam induceret excoledandam. Qua igitur dignum non erat saeculum, virgo Dei Famula, superno quodam acta instinctu, a profanarum rerum strepitu se omnino abstrahens, ad coenobii disciplinam appulit animum. Tamen ne in reliquiarum sodalium se reciperet familialm, obstitere parentes, qui noluerunt « thesaurum », quem vocabant, filiam suavissimam et perquam industriam adiutricem, amittere. Quibus e difficultatibus, Christi munere, tandem se expedivit, ita ut die quinta mensis Maii, anno millesimo octingentesimo nonagesimo octavo, Romam potuerit proficisci, Franci-

scalibus Missionariis Mariae nomen datura. Sacris hisce virginibus, e legiferae Matris voluntate, id est propositum, ut Beatum Franciscum, « pauperem Asisinatem », imitentur, Augustum Sacramentum in sublimi solio collocatum cotidie adorent, ethnicis christianaे religionis nuntium afferant et levamentum, et quasi victimas se praebeant pro Ecclesia et animis ad sempiternam salutem perducendis. Quod vitae genus ad Mariae Assumptae ingenium et virtutem erat maxime accommodatum. Gaudio igitur gestiens, quod, ut ipsa dixit, antistita in religiosam familiam misericordia commota se ascivisset, omni studio antebaratur ut adipisceretur sanctimoniam. Veste sacra rite sumpta, in oppidum Cryptam Ferratam missa est, ubi in amplio coenobio probationis tempus perageret. Nihil spectans praeter Deum, praecipuo eum colebat pietatis ardore, caritatem et mansuetudinem ita sectabatur, ut, plena officii, omnium inserviret studiis, neque ullum detrectabat onus munusve illiberale, quin etiam sponte suscipiebat; christianaе scilicet humilitatis et oboedientiae diligentissima, sedulo se exercebat in agris colendis, in curanda hara, in linteaminibus lavandis. Postquam e morbo, alma invocata Deipara, convaluit, die eidem Virgini Mariae, primae labis experti, sacra, anno millesimo nongentesimo, votorum sponsione, caelesti quodam gaudio perfusa, Deo se obligavit. In sedem deinde eiusdem Sodalitatis paulo ante Florentiae constitutam iussa est se conferre, ubi, cum esset domus nondum satis instructa, vel alacrius desudabat in laboribus omne genus domesticis. Dum ergo in hoc degit pietatis domicilio, magis in dies, superno quodam afflatu, inclinatam se sentiebat ad ea praestanda officia, quae pertinent ad religionis fines propagandos et ad ethnicos caritate devincendos, id in primis percupiens, virgo Christi amore saucia, ut Sinenses lepris affectos foveret, relevaret. Ingenti animi laetitia exsultans, cum voti compos facta esset, una cum aliis novem sodalibus ad peregrinationem transmarinam sese paravit. Quae virginum animosa manus — septem enim ex eadem familia Franciscales paucis annis ante in Sinis crudeliter erant enecatae — in longinquam eandem regionem profectura, a Sancto Pio Pp. X, Decessore Nostro, admissione et alloquo fuit dignata, qui, fausta cum precatione eam dimittens, cohortatus est, ut adversos, qui ipsam manerent, casus fortiter toleraret. Die igitur undevicesima mensis Martii, anno millesimo nongentesimo quarto, Maria Assumpta Neapoli descendit, in Sinas, immo in patriam caelestem, properatura. Postquam e difficiili navigatione, quod procella magna et turbulenta erat coorta, in portum venit, eam tetendit in Sinarum provinciam, quam *Shansi* appellant, et quae futura erat quasi theatrum virtutis eius atque pietatis. Mediterranea igitur petens, in loco

*Tche-fu* mensem est primo commorata, deinde, antistitiae iussu, in pago *Tung-eul-keu* sedem constituit, diurni itineris molestiis aequo animo perlatis. Cum esset ei antiquissima cura, ut ethnici ad christiana traduceret instituta eosque iacentes, afflictos, aegritudine percusos allevaret, tamen hac etiam in re ad unius Dei voluntatem vitam accommodavit. In ipsa igitur domo religiosa, ubi Franciscales virgines quadrangentes puellas alebant, educabant, Maria Assumpta coquinandi officium aliaque domestica munera est alacri animo exsecuta; scilicet eo contendit ut, in Deo tota defixa, communem vitam eius honori diebus singulis ageret. Quemadmodum autem solet auro adhiberi obrussa, ut eius bonitas probetur, sic Famulae Dei virtus, ex Dei consilio, fuit acriter temptata. Etenim pressa est ipsa angoribus, scrupulis stimulata, dubia cogitatione distracta. Hae autem tenebrae ac nubes brevi post fuerunt discussae: nam, cum Maria Assumpta unum annum degisset in Sinis, vitam colens piam, inopem, demissam, digna est habita, quae ad Caelestem Sponsum vocaretur: «Veni, Sponsa Christi, accipe coronam». Typhica correpta febri, qua domus illa tota vehementer conflictabatur, ingentemque morbi vim sanctissime perpessa atque omnibus morientium praesidiis ad vitae exitum comparata, ibidem die septima mensis Aprilis, anno millesimo nongentesimo quinto, vicesimo septimo a quo vitae lumen adierat, nocte appetente, ex huius saeculi caligine ad sempiternam lucem excessit, pauperrima quae fuerat virgo, inaestimabilibus cumulanda divitiis. Ad domum funestam, suavi quodam, uti ferunt, plenam odore, non solum Christifideles sed etiam ethnici frequentes se effuderunt; qui funus honestissimum prosecuti, «Sanctam», quam vocaverunt, supremo mandarunt officio. Singularem vero Mariae Assumptae famam sanctimoniae, in dies crebrescentem, Deus caelestibus signis videbatur confirmare. Quapropter Causa de Beatorum Caelitum honoribus ipsi decernendis agi coepta est atque, post ordinarios, quos dicunt, processus, Commissio introductionis Causae, apud Sacram Rituum Congregationem instituenda, a Pio Pp. XI, Decessore Nostro, rec. mem., die vicesima quinta mensis Iulii, anno millesimo nongentesimo vicesimo tertio, obsignata. Apostolicis deinde inquisitionibus rite absolutis, de virtutibus theologalibus et cardinalibus eiusdem Venerabilis Dei Famulae fuit disceptatum, quas, omnibus perspectis et expensis, heroum in modum ab ea cultas esse, idem Decessor Noster, lato decreto die vicesima octava mensis Februarii, anno millesimo nongentesimo tricesimo secundo, edixit. Exercita postea quaestione de miraculis, quae huius Famulae Dei invocato nomine a Deo ferebantur patrata, omniisque re in suetis comitiis diligenter exquisita, Nos die undevicesima mensis Octobris, hoc anno vertente

millesimo nongentesimo quinquagesimo quarto, de duobus pronuntiamus constare. Unum tantum superfuit discutiendum, an Famula Dei inter Beatos Caelites tuto foret recensenda. Quod prorsus factum est. Omnes enim Purpurati Patres Sacris tuendis Ritibus praepositi Patresque Consultores id fieri posse cunctis suffragiis affirmaverunt. Nos tamen, pro rei magnitudine, mentem Nostram distulimus aperire, quo ad huiusmodi ferendam sententiam maiorem superni luminis copiam, enixis ad Deum precibus admotis, impetraremus. Itaque die tandem tricesima prima eiusdem mensis Octobris, hoc anno, ad Venerabilis Famulae Dei Mariae Assumptae Pallotta sollemnem Beatificationem *tuto* procedi posse ediximus. Quae cum ita sint, Nos, vota Sororum Franciscalium Missionarum Mariae explentes, harum Litterarum vi atque auctoritate Nostra Apostolica, facultatem facimus, ut Venerabilis Dei Famula Maria Assumpta Pallotta, Virgo, *Beatae* nomine in posterum nuncupetur, eiusque corpus ac lipsana, seu reliquiae, non tamen in sollemnibus supplicationibus deferendae, publicae Christifidelium venerationi proponantur, atque etiam, ut eiusdem Beatae images radiis decorentur. Praeterea eadem Nostra auctoritate concedimus, ut de illa quotannis recitetur Officium de Communi Virginum cum lectionibus propriis per Nos approbatis, et Missa de eodem Communi cum orationibus propriis approbatis celebretur, iuxta Missalis et Breviarii Romani rubricas. Huiusmodi vero Officii recitationem Missaeque celebrationem fieri dumtaxat largimur in dioecesibus Montis Altii, cuius intra fines Beata ipsa orta est, et Asculana in Piceno, in qua diutius vitam degit, atque in archidioecesi Taeiuenensi, ubi diem obiit supremum, itemque in Templis et Sacellis ubique terrarum sitis, quibus Institutum Sororum Franciscalium Missionarum Mariae et Ordo Fratrum Minorum utuntur, ab omnibus Christifidelibus, qui horas canonicas recitare teneantur et, quod ad Missas attinet, ab omnibus Sacerdotibus, ad Templa seu Sacella, in quibus eiusdem Beatae festum agatur, convenientibus. Largimur denique, ut sollemnia Beatificationis Venerabilis Mariae Assumptae Pallotta, servatis servandis, supra dictis in Templis seu Sacellis celebrantur, diebus legitima auctoritate statuendis, intra annum, postquam sollemnia eadem in Sacrosanta Patriarchali Basilica Vaticana fuerint peracta. Non obstantibus Constitutionibus et Ordinationibus Apostolicis nec non Decretis de non cultu editis ceterisque quibuslibet contrariis. Volumus autem, ut harum Litterarum exemplis, etiam impressis, dummodo manu Secretarii Sacrae Rituum Congregationis subscripta sint atque eiusdem Congregationis sigillo munita, etiam in iudicialibus disceptationibus,

eadem prorsus fides adhibeatur, quae Nostrae voluntatis significationi, hisce ostensis Litteris, haberetur.

Datum ex Arce Gandulfi, sub anulo Piscatoris, die VII mensis Novembris, Dominica XXII post Pentecosten, anno MDCCCLIII, Pontificatus Nostri sexto decimo.

De speciali mandato Sanctissimi  
Pro Domino Cardinali a publicis Ecclesiae negotiis

GILDO BRUGNOLA  
*a Brevibus Apostolicis*

## II

VENERABILIS DEI FAMULUS IOANNES MARTINUS MOYË, SACERDOS, E SOCIETATE PARISIENSI MISSIONUM AD EXTERAS GENTES, INSTITUTI SORORUM A PROVIDENTIA FUNDATOR, BEATUS RENUNTIATUR.

## PIUS PP. XII

Ad perpetuam rei memoriam. — Christianae religionis signifer, Sanctus Paulus Apostolus, ad eos, quos « per Evangelium genuit » (cfr. *I Cor.*, IV, 19) ac singulari complectebatur caritate, haec una cum operis sui sociis scripsit egregie: « facti sumus parvuli in medio vestrum, tamquam si nutrix foveat filios suos. Ita desiderantes vos, cupide volebamus tradere vobis non solum Evangelium Dei, sed etiam animas nostras » (*I Thess.*, XI, 7-8). Tanti doctrinae caelestis nuntii atque parentis amantissime exemplum per hominum aetates sibi proposuere ad imitandum pii Ecclesiae administri, qui omni studio enisi sunt, ut verbum divinum quam latissime disseminarent. In quibus numerum obtinet Ioannes Martinus Moyë, sacerdos e societate Parisiensi Missionum ad exteris gentes, cui hodie Beatorum Caelitum honores decernere haud immerito statuimus. Perdilgens hic Evangelii praeco, sextus e tredecim filiis Ioannis Moyë atque Catharinae Du-mange, qui vitam degebant cum virtute, in pago, cui appellatio *Cutting*, in Lotharingorum finibus, die vicesima septima mensis Ianuarii, anno millesimo septingentesimo tricesimo, susceptus est in lucem posteraque die fidelium coetui per sacrum baptisma insertus. Piissima mater praeceptis saluberrimis filioli animum ita finxit, ut hic, caelestibus etiam muneribus locupletatus, publico soleret abstinere, Deum preci-

bus quam religiosissime colere, et ad aequales pro aetatis modulo sacras habere orationes. Amorem quoque erga pauperes et aerumnosos testatus est tenellus pusio, cum suos donaret calceos, quos miser quidam homo sibi indueret. Quandoquidem ergo, saeculi res fluxas et caducas aspernatus, res divinas toto animo affectabat studioque ardebat homines ad sempiternam vocandi salutem, non est qui miretur eum ad sacerdotii sanctissima munia obeunda se sensisse inclinatum. Postquam apud fratrem natu maiorem litteris operam dedit, traditus est in disciplinam Ignatianorum Sodalium, qui in studiorum domicilio oppidi, cui nomen *Pont à Mousson*, iuuentutem ad religionis instituta erudiebant et ad omnem informabant humanitatem. Ingenuis ibi artibus excultus, Argentorati, iisdem magistris, philosophiam attigit celeriterque pro ingenii sui ubertate comprehendit. Anno autem millesimo septingentesimo quinquagesimo primo, ad sacri ordinis alumnos in Seminario Metensi aggregatus est, ubi in diuinarum rerum scientia magnos progressus effecit, libros praesertim caelesti afflatu conscriptos studiose volutans, et linguam Graecam et Hebraicam, utpote quae multum conferrent ad rectam eorum interpretationem, perdiscens. Cum ergo diligentiam omnem adhibuisset ad comparandam tum doctrinam tum virtutem, non immerito est dignus habitus, qui die nona mensis Martii, anno millesimo septingentesimo quinquagesimo quarto, in sacerdotum numerum sollempni augustoque Ecclesiae ritu acciperetur. Sic ad luctationem et certamen instructus, strenuus miles Christi quasi in solem et pulverem prodidit. Omni enim virium contentione statim annis est, ut verbum divinum annuntiaret oratione non turgente et inflata, quae aures tantum scalperet, sed sincera, copiosa divinisque sententiis conspersa, quae perfringeret animos; annis est, ut qua Paenitentiae administer homines quam plurimos ad melioris vitae rationem a pravis moribus traduceret, pueros institueret christianae doctrinae rudimentis, maxime vero ut exemplo ad virtutem praeiret omnibus. Quae praestitit egregie ut a sacris adiutor sive in ipsa Metensis dioecesis sede principe sive in pagis et oppidis ad eam pertinentibus, ubi huiusmodi munus iussus erat obire. Tamen ut eius probaretur sanctimonia, Ioannes Martinus, insons Christi sacerdos, in vehementem est adductus invidiam atque in culpam vocatus. Quibus pressus angustis, mira usus est patientia ac modestiae speciem prae se tulit pulcherrimam. Cum esset igitur haec in eum concitata tempestas, de finibus dioecesis Metensis excessit, ut in sacro Seminario Sancti Deodati, recens condito, pietatis magistri partes sustinens, adulescenti clero dux esset ad colendam virtutem; quo in officio per annum est versatus. Sed, maiora aggressus, Famulus Dei opus exegit, unde Ecclesiae et Christifidelibus non

pauca commoda enata sunt et adhuc enascuntur. Cum enim animadver-  
tisset pueros puellasque in pagis et villis non solum litterarum esse  
expertes, sed etiam religionis christianaे teneri ignoratione, die quarta  
decima mensis Ianuarii, anno millesimo septingentesimo sexagesimo se-  
cundo, in Metensi dioecesi sodalitatem sacrarum virginum a Providentia  
instituit, quarum esset rudium huiusmodi ingenia doctrinis expolire ac  
praeceptionibus Fidei imbuere, eiusque vivendi rationem, vir alta qua-  
dam mente praeditus et ad consilia prudens, legibus constituit. Quan-  
tum hac in re certamen ei exsandandum, quot molestiae fuerint exsor-  
bendae, vix dici potest. Providens tamen Deus hanc a Providentia sodali-  
tatem, admodum tenuem nullisque non affectam incommodis, ita ornavit  
et auxit, ut in magnum excreverit corpus fructusque laetos et uberes  
ceperit laborum. At contineri non potuit Ioannis Martini animi ardor  
finibus Lotharingiae, quam sacris etiam expeditionibus lustrare num-  
quam praetermisit; longinquas enim regiones, superstitionum tetricima  
caligine mersas, cupivit ad Regnum Christi adiungere. Ad praeclarum  
hoc negotium suscipiendum impulit quoque eximum, quo flagrabat,  
studium pro eodem Domino Iesu vitam cum sanguine per summos  
cruciatus profundendi. Postquam ergo nomen dedit Societati Parisiensi  
Missionum ad exteris gentes suaequae disciplinae alumnas consiliis pru-  
dentiae plenis ad persequendum nobile opus confirmavit, die tricesima  
mensis Decembris, anno millesimo septingentesimo septuagesimo primo,  
in Sinas profectus est, ut sub Christi suave imperium eas subiungeret.  
Longo itinere parumque commodo tandem confecto, in provinciam, quam  
*Szechwan* appellant, pervenit in qua plurimi degebant commenticiorum  
numinum cultores, pauci verae religionis asseclae, Evangelii praecones  
paucissimi. Quin christiani nominis hostes, eos, qui id profitebantur,  
tum temporis impie vexabant, ita ut Famulus Dei, sacrorum Antistitis  
inssu, ad fideles quosdam se receperit, apud quos etiam linguam condi-  
seceret Sinensem. Quam deinde tam luculenter callebat, ut libros ad  
pietatem pertinentes vulgari sermone conscriberet, qui tamquam amplis-  
sima monumenta nostra etiam aetate abhimentur in usum. Religionis  
igitur causa exagitatus, petitus et rebus ab omnibus inops, alacri  
animo sacerdos hue atque illuc discurrebat, ut sacrum munus omni quo  
posset modo exsequeretur. Accidit autem, ut comprehensus et in ferrum  
ac vineula coniectus, in iudicium arcesseretur: gestivit coram improbo  
praetore palam et aperte confiteri Christum, dum repetitis ictibus cae-  
ditur corio. Licet tot tantisque iactaretur procellis, tamen indefati-  
gatus Dei administer opera in Sinis instituit, quae Ecclesiae rationibus  
animarumque saluti etiamnum valde conducunt. Cum enim plurimi

infantes, fame ac pestilentia absumpti, interirent, diligentes quosdam Christianos in pagos dimisit, ut moribundos parvulos baptismate abluentes beatae immortalitatis redderent compotes. Effecit ergo, ut tempestate illa circiter viginti quattuor milia eorum salutari tingerentur lavacro. Ut autem firmaretur incepturn optatisque augeretur incrementis, **Famulus Dei a Christifidelibus Europaeis** annuam stipem flagitavit, scilicet viaticum pro Catholicis Sinensibus, qui, ad pueros morientes advolaturi, itineri se committebant. Hoc initium operis, quod a Ioanne Martino « angelicum » appellatum, postea, quoquoversus projectum, « a S. Infantia » nomen accepit. Item, superno quodam motus instinctu, sodalitatem Virginum Sinensium condidit, quae, eadem fere ratione qua Sorores a Providentia, in saeculo mulieribus christianae doctrinae traderent praecepta. Quam societatem, Dei beneficio magnopere auctam, Sacrum Consilium nomini christiano propagando, anno millesimo septingentesimo octogesimo quarto, rite approbavit. Qui olim in sacro Seminario Sancti Deodati adulescentes ad ecclesiastica munera pie exercenda informaverat, providus sacerdos in Sinensibus quoque huiusmodi studiorum domicilium constituit, ut ex hac ipsa natione clericum colligeret, qui ad cives christiana lege erudiendos, utpote indigena, esset aptissimus. Non est ergo quin sapientem hunc virum admiretur, qui mentis aciem in omnes partes muneric apostolici intendit et Ecclesiae praeclera quaedam instrumenta suppeditavit ad Regnum Christi dilatandum. Tot vero fractus laboribus eoque ductus consilio, ut sodalitatem a Providentia, quae, eo absente, parum erat enervata, ad pristinum revocaret vigorem, **Famulus Dei**, anno millesimo septingentesimo octogesimo tertio, magnum desiderium sui relinquens, in patriam revertit, ubi brevi, quod elanguerat, excitavit, quod inclinarat, restituit. Lotharingos iterum, praesertim agrestes, difficili aetate illa, qua nomen catholicum petebatur moresque desidebant, sacris orationibus ad virtutis studium est hortatus; pias fidelium condidit societas; libellos atque scidulas typis impressas in vulgus emisit, quae ad religionem servandam, promovendam valerent. Tanta autem erat eius industria, tantus labor, ut cives, a pravitate vitae aversi, sacris impense dederent animos. Quo in opere dum paene se conficit, Sinensem Ecclesiam iuvandi consilium numquam omisit. Quam ob rem stipem consueverat cogere, Parisiensi sedi Missionibus ad exteras gentes praepositae consiliis affuit, et in pago *Cutting*, rem novitate primam suscipiens, scholam apostolicam, quam vocant, instituit, in qua alumni ad promulgandum Evangelium in ethnorum finibus ratione et via pararentur. Non autem solum in vitiae actione Ioannes Martinus tot edidit facta egregia sane et commemoranda,

sed etiam, si intimos sensus animi spectas, virum se praebuit perfectae cumulataeque virtutis. Solebat enim multum temporis in rerum divinarum contemplatione insumere omnemque cogitationem in uno Deo figere et locare. Huius ad voluntatem penitus suam conformabat, quem morem in religiosam sodalitatem, cuius erat legifer pater, transfudit. Praeterea erat ei in usu coram augusto Eucharistiae Sacramento diutinas fundere preces, Sacratissimum Cor Iesu praecipuis adorare obsequiis, acerbissimos Servatoris cruciatus mortemque recordatione pia recolere atque Virginem Mariam, Christianorum opifera Matrem, prosequi omni genere honoris. Supernis etiam auctus muneribus, cum sacris faceret vel preces Deo adhiberet, in caelestium contemplationem interdum raptus est, mente a corporis sensu emota. Ab omni fastu et arrogantia alienus, modeste de se existimabat, atque linguam ita compescerat, ut verba non videretur facere nisi de rebus divinis. A criter sibi imperans, voluntaria afflictione se consueverat discruciare, scilicet ieuniis, frigore, veste cilicina et catenis corpus coercere aliisque modis in semet ipsum animadvertere. Cum autem saeculo duodecimo ver gente tumultus totam Galliam pervaderet et civilibus fluctibus tumerent omnia, Ioannes Martinus, postquam in sacerdotio collegas adhortatus est, ne iusiurandum, clericis inique tum impositum, darent, cum aliquot virginibus a Providentia Treviros confugit, ubi, vitam colens inopem, ut qui paupertati semper studuerat, ad Gallos exsules de pietate ac virtute sacras habuit contiones. Omni etiam ope contendit, ut milites vulneribus sauciatos ac febri typhica laborantes allevaret, sacerdos in omnes summe officiosus. Quod caritatis munus dum exercet, eodem morbo ipse correptus est, scilicet « animam suam ponere pro amicis suis » (cfr. *Io.*, XV, 13) maturavit. Brevi enim post, die quarta mensis Maii, anno millesimo septingentesimo nonagesimo tertio, supremis Ecclesiae Sacramentis piissime sumptis, eadem in urbe, nomen Iesu quassa iam voce fractaque efferens, ab hoc exilio, aerumnarum pleno, ad caelestem patriam, innumerabilibus felicitatibus affluentem, transivit. « Vir sanctus obiit » : sermo is pervagatus est. Funere honeste celebrato, corpus in sepulcreto ad Aedem Divo Laurentio sacram conditum fuit. Cum vero aliquot annis post tumultu etiam Treviri turbarentur, tumultus deletus est, ex quo tempore tanti sacerdotis ossa inveniri non potuere. Singularem vero eius famam sanctimoniae, in dies crebrescentem, Deus, etiam statim post mortem, caelestibus signis videbatur confirmare. Quapropter Causa de Beatorum Caelitum honoribus ipsi tribuendis agi coepta est, atque post ordinarios, quos dicunt, processus, Commissio introductionis Causae, apud Sacram Rituum Congregationem

instituendae, a Leone PP. XIII, fel. mem., Decessore Nostro, die quarta decima mensis Ianuarii, anno millesimo octingentesimo nonagesimo primo, obsignata. Apostolicis deinde inquisitionibus rite absolutis, de virtutibus theologalibus et cardinalibus Venerabilis Ioannis Martini Moyë fuit disceptatum; quas, omnibus perspectis et expensis, ab eo heroum in modum cultas esse Nos, lato decreto die vicesima prima mensis Maii, anno millesimo nongentesimo quadragesimo quinto, ediximus. Exercita postea quaestione de miraculis, quae eiusdem invocato nomine a Deo ferebantur patrata, omniq[ue] re in suetis comitiis diligenter exquisita, Nos die undevicesima mensis Octobris, hoc anno millesimo nongentesimo quinquagesimo quarto, de duobus pronuntiavimus constare. Unum tantum superfuit discutiendum, an Famulus Dei inter Beatos Caelites tuto foret recensendus. Quod plane factum est. Omnes enim Purpurati Patres Sacris tuendis Ritibus Praepositi Patresque Consultores id fieri posse cunctis suffragiis affirmaverunt. Nos enixas ad Deum preces admovimus, ut ad huiusmodi ferendam sententiam superni luminis copiam impetraremus. Itaque die tricesima prima eiusdem mensis Octobris, hoc anno, ad Venerabilis Famuli Dei Ioannis Martini Moyë sollemnem Beatificationem *tuto* procedi posse ediximus. Quae cum ita sint, Nos, vota Societatis Parisiensis Missionum ed exteris gentes atque Sororum a Providentia explentes, harum Litterarum vi atque auctoritate Nostra Apostolica, facultatem facimus, ut Venerabilis Dei Famulus Ioannes Martinus Moyë, Sacerdos, *Beati* nomine in posterum nuncupetur, eiusque corpus ac lipsana, seu reliquiae, non tamen in solemnibus supplicationibus deferendae, publicae Christifidelium venerationi proponantur, atque etiam, ut eiusdem Beati imagines radiis decorantur. Praeterea eadem auctoritate Nostra concedimus, ut de illo quotannis recitetur Officium de Communi Confessorum non Pontificum cum lectionibus propriis per Nos approbatis, et Missa de eodem Communì cum orationibus propriis approbatis celebretur, iuxta Missalis et Breviarii Romani rubricas. Huiusmodi vero Officii recitationem Missaeque celebrationem fieri dumtaxat largimur in dioecesibus Metensi, cuius tum temporis intra fines Beatus ipse ortus est, et Nanceiensi, ad quam locus eius natalis nunc pertinet, atque Trevirensi, in qua diem obiit supremum, itemque in Templis et Sacellis ubique terrarum sitis, quibus Societas Parisiensis Missionum ed exteris gentes et Institutum Sororum a Providentia utuntur, ab omnibus Christifidelibus, qui horas canonicas recitare teneantur, et, quod ad Missam attinet, a Sacerdotibus omnibus, ad Templa seu Sacella, in quibus eiusdem Beati festum agatur, convenientibus. Largimur denique, ut sollemnia Beatificationis Vene-

rabilis Ioannis Martini Moyë, sevatis servandis, supra dictis in Templis seu Sacellis celebrentur, diebus legitima auctoritate statuendis, intra annum, postquam sollemnia eadem in Sacrosancta Patriarchali Basilica Vaticana fuerint peracta. Non obstantibus Constitutionibus et Ordinationibus Apostolicis nec non Decretis de non cultu editis ceterisque quibuslibet contrariis. Volumus autem, ut harum Litterarum exemplis, etiam impressis, dummodo manu Secretarii Sacrae Rituum Congregacionis subscripta sint atque eiusdem Congregationis sigillo munita, etiam in iudicibus disceptationibus, eadem prorsus fides adhibeatur, quae Nostrae voluntatis significationi, hisce ostensis Litteris, haberetur.

Datum ex Arce Gandolfi, sub anulo Piscatoris, die **xxi** mensis **Novembris**, Dominica **xxiv** post Pentecosten, anno **MDCCCCLIII**, Pontificatus Nostri sexto decimo.

De speciali mandato Sanctissimi  
Pro Domino Cardinali a publicis Ecclesiae negotiis

GILDO BRUGNOLA  
*a Brevibus Apostolicis*

### III

VENERABILIS DEI FAMULUS PLACIDUS RICCARDI, SACERDOS, MONACHUS PROFESSUS ORDINIS S. BENEDICTI CONGREGATIONIS CASINENSIS ABBATIAE SANCTI PAULI DE URBE, BEATUS RENUNTIATUR.

### PIUS PP. XII

Ad perpetuam rei memoriam. — Umbriam Sanctorum numero et gloria potius quam loci amoenitate et artis operibus virere et commendari rerum et optimarum artium scriptores omnes adfirmare non dubitant. Ad hoc sufficiat memorare Benedictum a Nursia, Monachorum Patrem Legiferum, Franciscum Asisinatem, paupertatis evangeliae asseclam et seraphicae caritatis exemplar mirificum, atque, nostris hisce temporibus, Gabrielem a Virgine Perdolente, Fratrum Minorum Patriarchae civem praeclarissimum, et Antonium Fantosati, Seraphici Ordinis alumnum, archiepiscopum et Christi Martyrem, quem Nos Ipsi, paucos abhinc annos, inter Beatos coelites adnumeravimus. Cuius in natali oppido, Trebiae, nempe, intra Spoletanae archidioce-

seos fines, ortum habuit et famulus Dei Placidus Riccardi, cui hodie Beatorum honores tribuere statuimus. Natus est hic die vigesima quarta mensis Iunii, Praecursoris Domini nativitati sacra, anno MDCCXLIV ex piis honestisque parentibus Francisco Riccardi et Maria Stella Paoletti: quibus summa cura fuit ut novem suos liberos christianaee instituerent. In baptimate nomen Thomas inditum est pueru, qui sexennis a Spoletano Antistite sacro est chrismate delibutus et cum octavum tantum ageret annum Nobili Lucariniano Collegio, iam tune Trebiae exsistenti, pietate et doctrina recte imbuendus traditus est. Adolescens, etsi numquam ab honestate descivit, tamen, aetatis inconsiderantia motus, musices atque artis scenicae necnon vestium cultu adlectus, aliquantulum mundi illecebris et invitamentis indulgere visus est. Maxima tamen pio adolescenti fuit cura ut Sacerdotem pietate et prudentia commendatum magistrum et ducem in via virtutis deligeret et sodalitati a Sacra Familia paulo ante Spoleti constitutae nomen daret. In eadem urbe humanarum litterarum studiis maxima cum laude expletis, anno MDCCCLXV Romam petiit philosophiae addiscendae operam daturus. Inter alumnos Collegii Angelici Fratrum Praedicatorum ad S. Mariae supra Minervam adscriptus statim pietatis laude, ingenii acie et studiosa voluntate enituit. De animae vero suae aeterna salute in primis sollicitus deque vitae genere eligendo adhuc incertus ut superni luminis claritatem impetraret ad Lauretanam Beatae Mariae Virginis Aedem devote invisendam iter aggressus est. Nec defuit pii iuvenis votis accedere Deipara Virgo quae sacros intra illos parietes, divina inspirante gratia, incipientem ad sacerdotii inclinationem in animo Servi Dei, benignissima fovit. Ut plenius voluntatem Dei exploraret Thomas, in Urbem reversus, aeternis meditandis rebus per aliquot dies apud Patres Societatis Iesu ad S. Eusebii magna pietate operam dedit. Ignatiani sodales qui iuvenem divinitus ad sacra capessenda munia vocatum cognoverant, eum ut Societati Iesu nomen daret hortati sunt sed Ipse, solitudinis studio potius allactus, inter Monachos incliti Ordinis S. Benedicti Abbatiae S. Pauli extra moenia de Urbe adnumerari suppliciter et enixe petiit. Voti compos factus insigne illud coenobium ingressus est die decima secunda mensis novembbris anno MDCCCLXVI et insequente anno, in Epiphania Domini, sacris fuit indutus vestibus et nomen Thome in Placidum mutavit. Novitiorum tirocinio laudabiliter exacto, die decima nona ianuarii anno MDCCCLXVIII sacra vota nuncupavit. Dum iterum philosophicis disciplinis dein theologicis addiscendis operam daret assiduam, iugi orationi et corporis voluntariae castigationi instans, in scientia Sanctorum proficere quam maxime adnitus est. Ecclesiae

militiae adscriptus per sacram tonsuram, magis magisque in dies Deo  
mancipatus, Ordinibus sacris tam minoribus quam maioribus rite su-  
ceptis, cum, Diaconus, iam ad Presbyteratum summa animi sui laetitia  
se pararet, die quarta novembbris anno MDCCCLXX, paulo ante mutatis  
in pontificia ditione rerum civilium adiunctis, quasi militiam detrectans  
et transfuga habitus, dum Trebia Spoletum versus iter faceret ut mili-  
tiae praepositis de suo agendi modo rationem redderet, a militibus a  
publica tutela in vincula coniectus est, Florentiam deportatus ibique in  
carcerem detrusus. Servus Dei, qui antequam comprehenderetur signo  
sanctae crucis se muniverat, etiam in vinculis constitutus, virtutum  
christianarum exemplar se praebuit omnibus et iugi orationi deditus,  
concaptivum suum ad admirationem movit. Ad vincula per annum a  
militari tribunali, ob contumaciam damnato, tamen Superiorum cura  
poena est remissa, ita ut, die vigesima quinta ianuarii anno MDCCCLXXI,  
ad matrem suam praesertim aliosque propinquos invisendos in patria  
remeaverit, deinde ad Abbatiam S. Pauli laetus et alacer reversus sit,  
quasi cervus desiderans ad fontem aquarum et passer ad nidum suum.  
Sollemnibus et perpetuis Deo votis adstrictus die decima mensis mar-  
tii eiusdem anni, subsequente die vigesima quinta Sacerdotii fuit insigni-  
tus honore et oneribus et insequente die, quae fuit feria sexta post Do-  
minicam de Passione, Beatissimae Virginis doloribus recolendis sacra,  
primam hostiam Deo immolavit, semetipsum super altare victimam of-  
ferens acceptissimam. Legiferi Patris Benedicti Regulae totus inhae-  
rens, in variis sibi commissis muneribus per decem annos in ipso S. Pauli  
coenobio incumbens, assidua oratione et iugi corporis sui voluntaria  
castigatione enituit et ad currendam viam monasticae perfectionis ut  
gigas exultavit. Iam tunc apparuit consilium proprium huius Famuli  
Dei hoc fuisse ut penitus adhaereret illi Sancti Benedicti Regulae pra-  
cepto in quo, quasi in epitomen coacta, cetera suis Monachis tradita  
continentur : « Christo nihil paeponant » (Cap. 72). Ad hoc autem fa-  
cilius pro sua indole consequendum Servus Dei illud unum intendit  
quod auctor aurei operis « De imitatione Christi » proponit : « Ama ne-  
sciri et pro nihilo reputari » (Lib. I, cap. 2). Ab anno MDCCCLXXXIV ad  
MDCCXCIV, qua Vicarius Abbatis S. Pauli et confessarius ordinarius  
Ameriae in Umbria, Sanetimoniales Benedictinas Monasterii a S. Ma-  
gno nuncupati ad pristinum pietatis studium et ad debitum Regulae  
praecepsis obsequium iugiter et plene praestandum revocare fortiter  
et suaviter, omni cura, potius exemplis quamhortationibus contendit.  
Prudentiae simul atque caritatis et aequitatis documenta dedit cum, per  
breve tempus, a Superioribus Romam revocatus, Novitiorum Magistri

munus in Abbatia S. Pauli, in difficillimis rerum adiunctis, suscepit. Ameriam reversus non solum Virginum Deo devotarum Monasterii quod diximus sed et Amerinorum Episcoporum, Sacerdotum et Christifidelium illius civitatis et dioecesis maximum sibi ob virtutum exempla praeclara conciliavit amorem, optimam sibi comparavit existimationem. At nimio labore necnon iugi voluntaria sui corporis maceratione, valedudinem iam tenuem profligans, in febrim tertianam incidit, quapropter a Superioribus ad insignem Abbatiam Farfensem in Sabinis se transferre iussus est ut, salubris loci natura sanitati recuperandae prodesset et religiosorum sodalium etsi laicorum convictus animi et corporis levamen aliquod Monacho in se nimis severo afferret. Celeberrimae olim et imperialis Abbatiae Farfensis pristinae potentiae et gloriae iam nihil aliud supererat quam titulus paene sine re et vetusta sed fatiscens et deserta Basilica in qua tamen Sabinorum venerationi prostabat imago Beatae Mariae Virginis in cuius honorem templum ipsum Deo dicatum est. Hic maximus tunc Farfae thesaurus, imago nempe Deiparae Virginis, cuius custodia nulli vigilantiori excubitori quam Placido Riccardi poterat committi. Oportebat enim ut et cultus marianus augeretur et vita communis parvae religiosae familiae benedictinae instauraretur. Ad hoc et ardens pietas et singularis prudentia et maxima praesertim caritas requirebantur; quibus virtutibus novus Ecclesiae Rector et religiosae domus Superior in exemplum elucebat. Cum aptum domicilium in ipso Farfensi coenobio haberi nondum posset, Famulus Dei cum suis sodalibus in salubriore loco qui vulgato nomine « Sanfiano » dicitur, prope Faram Sabinorum commorabatur sed quolibet dominico et festo die et quandoque etiam bis vel ter in hebdomada, itineris haud brevis incommoda patientissime tolerans, alacer ad Ecclesiam descendebat ut fidelium ruricolarum de vicinia spiritualibus necessitatibus praesto esset, licet infirma semper valetudine et intermittente febri laborans. De domus Dei decore sollicitus, supellectilem obsoletam reficiendam, novam acquirendam curavit, sacras functiones numero et sollemnitate augere studuit, christiana catechesi pueros erudire et Sacrum Evangelium rudibus explicare numquam intermisit ita ut brevi tempore christiana plebs quae Basilicam celebrabat, magis in dies et numero et devotione creverit. In paenitentiae tribunalii sedens assiduus per horas, antequam Sacrum perageret, aures admissa fatentibus patientissime et prudentissime praebuit. In eucharistica hostia litanda totus fere divini amoris flamma colliquescebat et Dominicam Passionem meditans continuo, quotidie iter D. N. Iesu Christi ad crucem recolere solebat, per dolentis Virginis dolores iugiter meditabatur,ieiuniis, castigationibus

corpusculum affigere numquam desiit; humilitatis, patientiae, caritatis documenta quam plurima superioribus et inferioribus omnibus praebuit. Clarensium Virginum in duobus asceteriis Farae commorantium, Sacerdotem a sacris confessionibus, in difficillimis rerum adiunctis, animorum moderatorem et sacrae disciplinae instaurandae magistrum, fortitudine simul et suavitate imbutum, semper se ostendit, ita ut ab illis monialibus « Vir magnae sanctitatis » diceretur. Et adhuc apud incolas non solum territorii Farfensis sed fere totius Sabinae dioeceseos memoria viget Servi Dei in peccatores misericordiae, in pauperes effusae et industriae beneficentiae, multaque passim referuntur de eius strenua virtute et animi magnitudine. Die XVII novembris anno MCMXII, paralysi correptus, cum morti proximus videretur, extremis Ecclesiae Sacramentis rite munitus est, sed, a morbo aliquantulum recreatus ad S. Pauli Abbatiam translatus est. Paralysi vero in dies ingravescente, fere per triennium lectulo quasi cruci affixus, numquam ab oratione cessavit, immo Iesu Christi eiusque Matris cruciatus intentiore affectu recolere studuit; quotidie, ut semper consueverat, animi sordes apud Sacerdotem rite expiabat et eucharistico convivio se reficiebat; plures etiam extrema unctione delibutus est, quoties nempe videbatur in eo esse ut animam efflaret. Quod revera factum est die XIV mensis martii, anno MCMXV. Insequente die redditia sunt defuncto iusta funebria, dum ex Basilicae S. Pauli turri sacra aera, per errorem quidem, non lugubrem sed festivum concentum tinnirent. Quod quasi praesagium ab astantibus habitum est illius caelestis gloriae quae fidelissimo Christi Famulo ab Ecclesia tribuenda foret. Et revera qui, adhuc vivens, sanctus ab omnibus aestimabatur, mortuus, magis magisque in dies sanctitudinis famam sibi comparavit. Cum anno MCMXXV Servi Dei corpus ex publico Urbis coemeterio ad Farfensem Basilicam translatum est, Sabinorum multitudo plaudens obviam venit, floribus viam sternens, Dei et Mariae laudes concinens potius quam preces in suffragium defuncti recitans, ita ut non funus sed triumphum visa sit celebrare et, ut satis fieret fidelium votis, mortales exuviae nonnisi post duodecim dies inhumatae sunt. Cum interim de miraculis a Deo per invocationem Placidi Riccardi patratis haberetur certa notitia, de eius Beatificatione et Canonizatione agi coepit. Quapropter ab anno MCMXXVIII ad annum MCMXXX in Curia Sabinensi prius informatoriae quas vocant inquisitiones peractae fuerunt atque deinde Ameriae et Coloniae Agripinae rogatoriales. Servatis omnibus de iure servandis, die XXVI mensis martii anno MCMXXXV Commissio Introductionis Causae apud Sa-

eram Rituum Congregationem instituendae, a Pio PP. XI rec. me., Decessore Nostro, obsignata est. Apostolicis deinde inquisitionibus absolutis, de virtutibus theologalibus Venerabilis Placidi Riccardi fuit disceptatum; quas, omnibus perspectis et expensis, a Famulo Dei heroum in modum cultas fuisse, Nos, lato decreto die quarta mensis iunii, anno millesimo nongentesimo quadragesimo quarto ediximus. Exercita postea quaestione de miraculis, quae eiusdem invocato nomine a Deo ferebantur patrata, omnique re in suetis comitiis diligenter exquisita, Nos, die undevicesima octobris, hoc anno, de duobus pronuntiavimus constare. Unum igitur superfuit discutiendum, an Dei Servus inter Beatos Coelites tuto foret recensendus. Quod plane factum est. Omnes enim Purpurati Patres Sacris tuendis Ritibus Praepositi Patresque Consultores id fieri posse cunctis suffragiis affirmaverunt. Nos enixas ad Deum preces admovimus ut ad huiusmodi ferendam sententiam superni luminis copiam impetraremus. Itaque die tricesima prima eiusdem mensis Octobris, hoc anno, ad Venerabilis Dei Famuli Placidi Riccardi sollemnem Beatificationem *tuto* procedi posse ediximus.

Quae cum ita sint, Nos, vota Monachorum Abbatiae S. Pauli Apostoli extra Urbis moenia neonon totius Congregationis Casinensis, immo et universi Ordinis S. Benedicti explentes, harum Litterarum vi atque auctoritate Nostra Apostolica, facultatem facimus ut Venerabilis Dei Famulus Placidus Riccardi, Sacerdos Professus memorati Ordinis et Congregationis, *Beati* nomine in posterum nuncupetur, eiusque corpus ac lipsana, seu reliquiae, non tamen in sollemnibus supplicationibus deferenda, publicae Christifidelium venerationi proponantur, atque etiam, ut eiusdem Beati imagines radiis decorentur. Praeterea eadem auctoritate Nostra concedimus, ut de illo quotannis recitetur Officium de Communi Confessorum non Pontificum cum lectionibus propriis per Nos approbatis, et Missa de eodem Communi cum orationibus propriis approbatis celebretur, iuxta Missalis et Breviarii Romani rubricas. Huiusmodi vero Officii recitationem Missaeque celebrationem fieri dumtaxat largimur. in archidioecesi Spoletana, cuius intra fines Beatus ipse ortus est, atque dioecesi Romana in qua diem obiit supremum, itemque in Templis et Sacellis ubique terrarum sitis, quibus Ordo Benedictinus utitur, ab omnibus Christifidelibus, qui horas canonicas recitare teneantur, et, quod ad Missam attinet, a Sacerdotibus omnibus, ad Templis seu Sacella, in quibus eiusdem Beati festum agatur convenientibus. Largimur denique, ut Sollemnia Beatificationis Venerabilis Servi Dei Placidi Riccardi, servatis servandis, supra dictis in Templis seu Sacellis

celebretur, diebus legitima auctoritate statuendis, intra annum, postquam sollemnia eadem in Sacrosancta Patriarchali Basilica Vaticana fuerint peracta. Non obstantibus Constitutionibus et Ordinationibus Apostolicis nec non Decretis de non cultu editis ceterisque quibuslibet contrariis. Volumus autem, ut harum Litterarum exemplis, etiam impressis, dummodo manu Secretarii Sacrae Rituum Congregationis subscripta sint atque eiusdem Congregationis sigillo munita, etiam in iudicialibus disceptationibus, eadem prorsus fides adhibetur, quae Nostrae voluntatis significationi, hisce ostensis Litteris, haberetur.

Datum Romae, apud Sanctum Petrum, sub anulo Piscatoris, die v mensis decembris, Dominica secunda Adventus, anno MCMLIV, Pontificatus Nostri sexto decimo.

**De speciali mandato Sanctissimi  
Pro Domino Cardinali a publicis Ecclesiae negotiis**

**GILDO BRUGNOLA**  
*a Brevibus Apostolicis*

# ACTA SS. CONGREGATIONUM

## SUPREMA SACRA CONGREGATIO S. OFFICII

### DECRETUM

#### PROSCRIPTIO LIBRI

*Feria IV, die 18 Martii 1953*

In generali consessu Supremae Sacrae Congregationis S. Officii, Eñi ac Revñi DD. Cardinales rebus fidei et morum tutandis praepositi, præhabito RR. DD. Consultorum voto, damnarunt atque in Indicem librorum prohibitorum inserendum mandarunt librum qui inscribitur:

Marc Oraison, Docteur en Théologie, Docteur en Médecine, *Vie chrétienne et problèmes de la sexualité*, P. Lethielleux, Paris, 1952.

Et feria IV, die 3 Aprilis 1953, Ssñus D. N. D. Pius Divina Providentia Pp. XII, in audientia Eño ac Revño D. Cardinali Pro-Secreterio Sancti Officii concessa, relatam Sibi Eñorum Patrum resolutiōnem adprobavit et confirmavit.

Datum Romae, ex Aedibus S. Officii, die 3 Ianuarii 1955.

Marius Crovini, *Supremae S. Congr. S. Officii Notarius*

# SACRA CONGREGATIO RITUUM

---

## I

### VERONEN.

CANONIZATIONIS BEATAE MAGDALENAE MARCHIONISSE DE CANOSSA, VIRGINIS,  
FUNDATRICIS INSTITUTI FILIARUM A CARITATE.

#### SUPER DUBIO

*An signanda sit commissio reassumptionis Causae in casu et ad effectum  
de quo agitur.*

Hoc est in Ecclesiae more positum quod, si post beatificationis solemnia alicui Servo Dei concessa, fidelium religio incrementum erga illum capiat, necnon plures gratiae seu miracula eius interventione a Deo ferantur accepta, canonizationis Causa resumatur. Iamvero beatorum fastis Magdalena Marchionissa de Canossa die 7 Decembris anno 1941 fuit adscripta indeque cultus in eamdem Beatam ubique percrebuit pluresque peculiares gratiae, ni forte quoque miracula, a Deo, eadem deprecante, patrata feruntur, uti quattuor Eminentissimi Patres Cardinales, quinque Excellentissimi Episcopi, necnon Praepositus Generalis Filiorum a Caritate Canossianorum et Superiorissa Generalis Filiarum a Caritate, quarum Institutum Beata Magdalena ipsa fundavit testantur.

Quapropter Revīnus P. Augustinus a Virgine, Causae huius Postulator, totius Instituti Canossianarum praefatorumque Archiepiscoporum et Episcoporum nomine humiles enixasque preces Summo Pontifici porrexit ut canonizationis Causa resumeretur. Quod, Deo favente, factum est.

Etenim in ordinario S. Ritum Congregationis coetu die 23 Martii anni huius habito Emī ac Revīnus Cardinalis Ioannes Adeodatus Piazza, Episcopus Sabinen. et Mandelen., Causae huius Ponens seu Relator, dubium proposuit discutiendum : *An signanda sit commissio reassumptionis Causae in casu et ad effectum de quo agitur.*

Et Emī ac Revīnus Patres, sacris ritibus tuendis praepositi, post Emī Ponentis relationem, auditio R. P. D. Salvatore Natucci, Fidei Promotore Generali, omnibus perpensis, rescribendum censuere : *Affirma-*

*tive, nempe signandam esse commissionem reassumptionis Causae, si Sanctissimo placuerit.*

Facta postmodum subsignato die per R. P. D. Henricum Dante,  
S. Rit. C. Substitutum Sanctissimo Domino nostro Pio Papae XII relatione, Sanctitas Sua rescriptum Sacrae Rituum Congregationis ratum  
habens, propria manu *commissionem reassumptionis Causae Beatae Magdalene Marchionissae de Canossa signare dignata est.*

Datum Romae, die 4 mensis Maii, Anno Mariali 1954.

C. Card. CICOGNANI, *Praefectus*

L. ✠ S.

† A. Carinci, Archiep. Seleuc., *Secretarius*

## II

### DECRETUM

**DE INSTAURATAE VIGILIAE PASCHALIS FACULTATIVA CELEBRATIONE ULTERIUS PROROGANDA.**

Instauratae Vigiliae Paschalis celebratio, de locorum Ordinariorum iudicio facultativa exsequenda, iam per decretum diei 12 Ianuarii anni 1952 per triennium concessa, attentis peculiaribus rerum adiunctis, de mandato Sanctissimi D. N. Pii Papae XII ulterius ad alium annum prorogatur.

Contrariis quibuslibet non obstantibus.

Die 15 Ianuarii 1955.

C. Card. CICOGNANI, *Praefectus*

L. ✠ S.

† A. Carinci, Archiep. Seleucien., *Secretarius*



U

5

W

**LIBRERIA EDITRICE VATICANA**  
**CITTÀ DEL VATICANO**



**ANNUARIO PONTIFICIO 1955**

CON RITRATTO DI S. S. PIO XII E STEMMA A COLORI  
un vol. di pp. 1608. Legatura in tela, titolo in oro. Lit. 2500 (\$ 4,30)

PETRI Card. GASPARRI

**TRACTATUS CANONICUS DE MATRIMONIO**

Editio nova ad mentem Codicis I. C. - Vol. I, pp. 472 - Vol. II, cum alligatis. In brochure, pp. 620  
L. 700 (\$ 1,50).

**CATECHISMUS CATHOLICUS**

In-12, pp. 488 - In Italia L. 100 - Estero \$ 0,40

BRUNO Card. JOSEPH

**CODICIS IURIS CANONICI  
INTERPRETATIONES AUTHENTICAE**

seu responsa a Pontifica Commissione ad Codicis canones authentice interpretandos data et  
in unum collecta, atque Romanorum Pontificum actis et Romanae Curiae decisionibus aucta

Vol. I - ab anno 1917 ad annum 1935, in-8° (pag. viii-228). - L. 300 (\$ 1).  
Vol. II - ab anno 1936 ad annum 1950, in-8° (pag. viii-120). - L. 300 (\$ 1).

**ORDO IN CONCILIO PLENARIO SERVANDUS**

anno 1946, in-8° (pag. 75). - In Italia L. 150. Extra Italiam \$ 0,50.

FERRETTI F. H.

**DE SACRIS SANCTORUM RELIQUIIS CUM PECULIARI  
RESPECTU AD LIP SANOTHECAS EPISCOPALES  
ET MAIORUM ECCLESIARUM**

L. 200 (\$ 0,50)

**LETTERE ED ELEVAZIONI MISTICHE**

DELLA SERVA DI DIO D. ANGELA M. LATINI ANGELISTI O. S. B.

L. 200 (\$ 0,50)

**LIBRERIA EDITRICE VATICANA**  
**CITTÀ DEL VATICANO**

PONTIFICIA COMMISSIONE AD REDIGENDUM CODICEM IURIS CANONICI ORIENTALIS

FONTES, Series III: ACTA ROMANORUM PONTIFICUM

prodierunt tom. I et II vol. V

TOMUS I

**ACTA URBANI IV, CLEMENTIS IV  
GREGORII X (1261 - 1276)**

e registris vaticanicis aliquis fontibus collegit Aloysius L. TAUTU. Complectitur, praeter introductionem et indicationem fontium et bibliographiae, 14 documenta Urbani IV, 16 Clementis IV, 15 Gregorii X, variis notis adornata; indices rerum, nominum et initiorum.

Editio in-4<sup>o</sup>, pag. xvi-156, Lib. 3000 (\$ 6)

TOMUS II

**ACTA ROMANORUM PONTIFICUM  
AB INNOCENTIO V AD BENEDICTUM XI  
(1276 - 1304)**

collegerunt et notis exornarunt FERDINANDUS M. DELORME, O. F. M. et ALOYSIUS L. TAUTU. Complectitur verbum ad lectorem, fontes et bibliographiam, 11 documenta Innocentii V, 9 Ioannis XXI, 30 Nicolai III, 10 Martini IV, 5 Honorii IV, 48 Nicolai IV, 30 Bonifacii VIII, 15 Benedicti XI, omnia ius Ecclesiae Orientalis respicientia; indices rerum, personarum ac locorum necnon initiorum.

Editio in-4<sup>o</sup>, pp. xvi-296 L. 5000 (\$ 10)

**DIZIONARIO DI TEOLOGIA MORALE**

Diretto da FRANCESCO ROBERTI  
Segretario della S. Congregazione del Concilio

Segretario di Redazione: PIETRO PALAZZINI  
Ordinario di Teologia Morale nel Pontificio Ateneo Lateranense

**LA TEOLOGIA MORALE E LE SUE  
APPLICAZIONI ALLA VITA DELL'UOMO**

L'opera dovuta a 51 collaboratori, è destinata a guidare il lettore sul modo di comportarsi sempre, in illuminata e sentita rettitudine, davanti a Dio, alla propria coscienza e alla società.

Presentazione - Introduzione - Breve sintesi storica della teologia morale - Indice delle "voci".  
Un vol. formato 16×22, di 1540 pagine, legato in tutta tela e sopraccoperta a colori Lire 7000 (\$ 12).

